
Списание „Германистика и скандинавистика“ Година IV (2024), брой 4

WILHELM DILTHEYS HERMENEUTIK: IDENTITÄT UND

BIOGRAFIE ALS KONSTRUKTION
Andreas Chetkowski

Sofioter Universität „St. Kliment Ohridski“ (Bulgarien)

WILHELM DILTHEY’S HERMENEUTICS: IDENTITY AND 
BIOGRAPHY AS CONSTRUCTION

Andreas Chetkowski

Sofia University St. Kliment Ohridski (Bulgaria)

https://doi.org/10.60055/GerSk.2024.4.117-129

Abstract: Seine eigene Lebensgeschichte auf Basis seiner Erinnerungen zu verfassen 
birgt die Gefahr der Verfälschung aufgrund des unzuverlässigen Gedächtnisses. Beim 
hermeneutischen Konzept von Wilhelm Dilthey und seiner lebensgeschichtlichen 
Ganzheitsvorstellung spielt die Erinnerung eine entscheidende Rolle. Für Wilhelm Dilthey ist 
die Gattung Autobiographie am besten geeignet, um seine geisteswissenschaftliche Methode 
des Verstehens anzuwenden. Im Kontext des Subjektivitätsdiskurses der siebziger Jahre und 
der psychoanalytischen Erkenntnisse riefen vielen Schriftstellern Zweifel in Bezug auf den 
Wahrheitsgehalt einer hermeneutischen Darstellung des erinnerten Lebens hervor. Am Beispiel 
von Elias Canettis autobiographischen Schrift wird gezeigt, dass er psychoanalytischen 
Theorien zum Trotz dem hermeneutischen Ansatz folgt, indem er an Diltheys 
lebensgeschichtlich-biographischen Ganzheitsvorstellung festhält. Seine Überzeugung von 
einer ungebrochenen Erinnerung ermöglicht es ihm, seine Identität als Autor in der 
Autobiographie zum Ausdruck zu bringen.

Schlüsselwörter: Hermeneutik, Autobiographie, Geisteswissenschaften, 
Lebenszusammenhang, Erinnerungen

Abstract: Writing one’s own life story on the basis of one’s memories has the risk of 
falsification due to unreliable memory. Memory plays a decisive role in Wilhelm Dilthey's 
hermeneutic concept and his idea of life history as a whole. For Wilhelm Dilthey, the 
autobiographical genre is best suited to applying his method of understanding in the humanities. 
In the context of the subjectivity discourse of the 1970s and psychoanalytical findings, many 
writers had doubts about the truthfulness of a hermeneutic representation of remembered life. 
Using the example of Elias Canetti’s autobiographical writing, it is shown that, despite 
psychoanalytic theories, he follows the hermeneutic approach by adhering to Dilthey’s life- 
historical-biographical concept of wholeness. His conviction of an unbroken memory enables 
him to express his identity as an author in his autobiography.

Keywords: Hermeneutic, Autobiography, Humanities, Coherence of life, Memories

117

https://doi.org/10.60055/GerSk.2024.4.117-129


Journal for German and Scandinavian Studies Year IV (2024), Volume 4

Identität und die eigene Biographie sind in vielfältiger Weise miteinander verbunden. 

Ihre Relation lässt sich im Ausgang von beiden Seiten beschreiben. Der eigene Lebensverlauf 

macht den Menschen zu dem, was er ist. Es gibt die Geschichte des Einzelnen, aber auch einer 

Gesellschaft oder einer Kultur, die ihre spezifische Identität besitzt. Die Rekonstruktion der 

Geschichte, ist ein Methode der Bestimmung eigener und fremder Identität. Auf der anderen 

Seite weist die Frage nach der Identität, daraufhin, was jemanden in seiner Besonderheit 

ausmacht. Wir erlangen ein besseres Verständnis gegenüber jemand anderen, indem wir nicht 

nur etwas über seine Eigenschaften und Tätigkeiten, sondern etwas aus seiner Biografie 

erfahren.

In Wilhelm Diltheys hermeneutischer Methode des Verstehens wird die Identität durch 

einen Bedeutungszusammenhang von selektiven Erlebnissen dargestellt. Um einen 

informativen Zugang zur eigenen Individualität zu ermöglichen, stellt der sprachliche Ausdruck 

einer Autobiographie eine Fixierung des geistigen Sinnzusammenhangs dar. Dilthey zufolge ist 

die Autobiographie der Ausdruck einer konkret erlebten Wirklichkeit. Dementsprechend 

basiert Diltheys hermeneutische Methode auf der inneren Erfahrung, die sprachlich ausgedrückt 

wird. Jedoch impliziert die Beschreibung des eigenen Lebens eines Einzelnen durch sich selbst, 

dass Identität zwischen Autor, Erzähler und dem Protagonisten bestehen muss. Diese dreifache 

Identität ist ein konstitutives Merkmal der Autobiographie. In diesem Zusammenhang zeigt sich 

ein grundlegendes Problem: Der Autobiograph befindet sich in der seltsamen Lage, sowohl 

Subjekt als auch Objekt seiner Lebensgeschichte zu sein, da der Akt des autobiographischen 

Schreibens ein Teil des zu Beschreibenden ist. (vgl. Neumann 2013, 9). Einerseits ist der Autor 

das Subjekt, das die Autobiographie verfasst, andererseits ist er das Objekt dieser Darstellung. 

Demzufolge haben die Ereignisse, die in der Autobiographie berichtet werden, eine doppelte 

Relevanz: eine für das vergangene Leben des Autors und eine für sein gegenwärtiges Ich (vgl. 

Pascal 1965, 90). Wenn jedoch Subjekt und Objekt identisch sind, kann nicht die 

Schlussfolgerung gezogen werden, dass Objektivität oder Neutralität vorherrschen, da Aspekte 

des Vergessens, Verdrängens und auch Verfälschungen der Erinnerungen eine Rolle spielen. 

Im Kontext des Subjektivitätsdiskurses der siebziger Jahre rief in Folge der psychoanalytischen 

Erkenntnisse bei vielen Schriftstellern Zweifel in Bezug auf den Wahrheitsgehalt der 

Darstellung des erinnerten Lebens hervor. Trotz der Zweifel verlor Diltheys 

lebensgeschichtlich-biographischen Ganzheitsvorstellung nie an Relevanz. Am Beispiel von 

Elias Canettis autobiographischen Schriften soll gezeigt werden, dass er Einspruch gegen die 

psychoanalytische Methode erhebt. Seine Überzeugung von einer ungebrochenen Erinnerung 

ermöglicht es ihm, seine Identität als Autor in der Autobiographie zum Ausdruck zu bringen.

118



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година IV (2024), брой 4

Mit seinem spezifischen Verständnis von Erinnerung hebt sich Canetti bewusst vom Kanon der 

modernen Autobiographie ab.

Der folgende Artikel ist in zwei Teile gefasst. Der erste Teil widmet sich der 

Untersuchung Wilhelm Diltheys hermeneutischen Methode des Verstehens, die die Grundlage 

einer individuellen Identitätskonstitution bildet. Der zweite Teil behandelt den Wandel der 

autobiographischen Entwicklung von Diltheys individual-geschichtlichen Perspektive des 

Sich-Verstehens zu einer psychoanalytischen Betrachtungsweise. Als Kontrast zum modernen 

Subjektivitätsproblem werden Elias Canettis autobiographische Schriften behandelt, deren 

Aufbau Diltheys hermeneutisches Konzept als Ausgangslage dient. In beiden Teilen wird 

spezifisch auf das Problem der Erinnerung eingegangen.

Teil 1

Auf Grundlage der Unterscheidung zwischen Geisteswissenschaften und 

Naturwissenschaften entwickelte Wilhelm Dilthey seine hermeneutische Methode des 

Verstehens, die er vornehmlich den Geisteswissenschaften zuschrieb. Deren Methode erfasst 

Dilthey als Verstehen in Abgrenzung zu den Naturwissenschaften, die kausale Zusammenhänge 

der Natur erfassen. (vgl. Dilthey 1968, 153)

Für Dilthey bilden die Naturwissenschaften das Fundament, aus denen der mentale 

Zustand entspringt. Dessen Interpretation beschreibt die Hermeneutik. Bei Diltheys 

hermeneutischer Methode ist der Kern das ‘Verstehen’ geistiger Zusammenhänge. Da der 

Verstehensprozess ein psychischer Akt des Sich-Hineinversetzens, Nachfühlens und 

Nachbildens meint und damit subjektiv bleibt, ist es ein mentales Konstrukt, das die 

Geisteswissenschaften als Untersuchungsgegenstand haben. Im Unterschied zu den 

Naturwissenschaften, die Dilthey über den Begriff des Erklärens fixiert und einen 

positivistischen Ansatz haben. Die Naturwissenschaften beschreiben das gesicherte Wissen und 

die Fakten objektiv. „Die Natur erklären wir, das Seelenleben verstehen wir.“ (Dilthey 1990, 

143).

Diltheys hermeneutischer Denkansatz beruht auf einem Modell der erlebenden 

Subjektivität, das die Geschichte des menschlichen Bewusstseins erfasst. Nach Dilthey entsteht 

die geistige Welt im verstehenden Subjekt, aber der Geist ist auf der Suche nach objektivem 

Wissen. Das paradoxe Problem kann nur gelöst werden, wenn die Bedeutung der einzelnen 

Elemente gesondert betrachtet wird, die im Zusammenhang das Ganze bilden. Sinnverstehen 

wird wahrgenommen im Kontext der individualgeschichtlichen Perspektive des Sich- 

Verstehens. Das Subjekt wird mit seinem Gegenstand eins (vgl. Dilthey 1968, 191).

119



Journal for German and Scandinavian Studies Year IV (2024), Volume 4

Da die geistige Welt vom Leben des einzelnen Individuums hervorgeht, benötigt die 

geistige Welt einen Zusammenhang, um das Ganze zu verstehen. Dafür müssen Kategorien 

gebildet werden, die systematische Zusammenhänge beschreiben (vgl. Dilthey 1968, 196). Als 

Grundlage der kategorialen Bestimmung des Lebens nennt Dilthey die Zeitlichkeit. In einem 

Lebensverlauf gelten die Verhältnisse von Gleichzeitigkeit, Aufeinanderfolge, Zeitabstand, 

Dauer und Veränderung. (vgl. Dilthey 1968, 192–193)

Dilthey kennzeichnet die Gegenwart als die Erfüllung eines Zeitmoments mit Realität, 

die im Gegensatz zur Erinnerung oder zu den Vorstellungen von Zukünftigem, auftreten (vgl. 

ebd., 193–194). Das zukünftige Moment wird zur Gegenwart und im selben Moment wird das 

Gegenwärtige zur Vergangenheit. Aus diesen Teilen von Momenten, die Erlebnisse darstellen, 

besteht der Lebensverlauf. Entscheidend für das Verständnis der Zeitlichkeit ist das 

komplizierte Gefüge der Gegenwart, die im nächsten Moment vergangen ist, der Zukunft, die 

schließlich Gegenwart wird und der Vergangenheit, die nicht als Gegenwart wiederkehrt und 

doch objektiv in gegenwärtigen Fakten und subjektiv in Erinnerung oder Erfahrung aufbewahrt 

wird. Dieses komplizierte Gefüge wird als Zeit verstanden. Die umschriebene Zeitstruktur von 

Gegenwart, Zukunft und Vergangenheit muss von der physikalischen Zeit unterschieden 

werden. Das Problem mit der physikalischen Zeit ist, dass man aus den Gleichungen der Physik 

nicht erkennen kann, welcher Zeitpunkt als Gegenwart gemeint ist. Die Gleichungen spiegeln 

nicht den qualitativen Unterschied zwischen unumstößlichen Fakten der Vergangenheit und 

offenen Möglichkeiten der Zukunft wider (vgl. Weizsäcker 1986, 49). Aus diesem Grund sind 

viele Physiker dazu geneigt, die Begriffe Gegenwart, Zukunft und Vergangenheit aus der 

objektiven Beschreibung der Natur als rein „subjektiv“ auszuschließen. (vgl. ebd.)

Auf der Grundlage der Zeitlichkeit werden die einzelnen Kategorien des Lebens 

bestimmt. In den „Entwürfen zur Kritik der historischen Vernunft“ fasst Dilthey den Begriff 

´Zusammenhang´ als Kategorie, die die erlebten Ereignisse strukturiert. Die Einheit des 

Bewusstseins wird durch alle einzelnen Erlebnisse dargestellt, diese werden mit anderen Teilen 

zu einem Zusammenhang verbunden. Durch das Verstehen des Zusammenhangs bekommt das 

Leben einen eigenen Sinn (vgl. Dilthey 1998, 197). Aus dem fließenden Lebensstrom müssen 

einzelne Erlebniseinheiten herausgenommen und zur Sinneinheit des gelebten Lebens 

zusammengeschmolzen werden. Es handelt sich hierbei um einen Selektionsprozess, der einem 

psychologischen Prozess unterworfen ist. Das führt uns zur nächsten Kategorie, nämlich der 

„Bedeutung“.

Bei Dilthey bekommen Erlebnisse nur in der Erinnerung eine Bedeutung, die in einem 

Bedeutungszusammenhang im Subjekt aufgehen. (ebd., 191). In Bezug auf die Erinnerung ist

120



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година IV (2024), брой 4

der Zeitpunkt entscheidend, an dem wir uns an ein Erlebnis zurückerinnern. Die verschieden 

langen Zeitspannen zwischen dem Moment des Erlebens und dem des Sich-Erinnerns führen 

zu Bedeutungsverschiebungen und sind ein grundlegendes Merkmal, das die Autobiographie 

vom Tagebuch unterscheidet. Eine längere Zeitspanne zwischen Erlebtem und dem Sich- 

Erinnern führt schlussfolgernd zu einer subjektiven Realitätsveränderung. Allerdings geht es 

Dilthey nicht um ein Abbild der Außenwelt, dass im Gehirn gespeichert wird, sondern um den 

Zusammenhang der Erlebnisse, die in unsere Erinnerung eine Sinnhaftigkeit und folglich eine 

Identität entstehen lässt.
„Der Zusammenhang des Erlebens in seiner konkreten Wirklichkeit liegt in der Kategorie der 
Bedeutung. Diese ist eine Einheit, welche den Verlauf des Erlebten oder Nacherlebten in der 
Erinnerung zusammennimmt, und zwar besteht die Bedeutung desselben nicht in einem 
Einheitspunkte, der jenseits des Erlebnisses läge, sondern diese Bedeutung ist in diesen 
Erlebnissen als deren Zusammenhang konstituierend enthalten“ (Dilthey 1979, 237).

Diltheys struktureller Ansatz ermöglicht es, Erinnerungen ausschließlich über ihre 

relationalen Eigenschaften zu definieren, ohne auf ihre individuellen Merkmale einzugehen. 

Dies stellt eine Abstraktion dar, die darauf abzielt, den Bedeutungszusammenhang zu 

verstehen, der von den spezifischen Eigenschaften der einzelnen Erlebnisse unabhängig ist. In 

diesem Sinne ist es nicht entscheidend, ob eine Erinnerung verfälscht ist, da erst im 

Bedeutungszusammenhang die Sinnhaftigkeit konstituiert wird. Folglich konstituiert 

Sinnhaftigkeit eine emergente Sphäre von Erinnerungen. Anders ausgedrückt: Durch die 

Reflexion von Erinnerungen erhalten die einzelnen Ereignisse im Lebenslauf einen Sinn. Im 

Prozess der Reflexion werden die Erinnerungen ständig bearbeitet oder verändert. Dadurch sind 

die erinnerten Ereignisse und ihre Bedeutung strukturellen Effekten ausgesetzt und werden in 

der Folge ständig neu konstituiert. Erinnerungen sind verzerrt und können 

Bedeutungsverschiebungen erfahren. Doch hier ist Diltheys Strukturgedanke entscheidend. 

Indem er von einer Struktur der Seele ausgeht, die sich aus selektiven Erinnerungen und 

Erfahrungen zusammensetzt, bildet Identität eine emergente Eigenschaft der Seelenstruktur. In 

seinem Buch Ideen über eine beschreibende und zergliedernde Psychologie (1894) verwendet 

Dilthey anstatt des Strukturbegriffs die griechischen Worte hylē und eidos als Grundlage der 

Individualität und Identität (vgl. Dilthey 1894, 69).

Die Begriffe ‚Zusammenhang‘, ‚Erlebnis‘‚ ‚Verstehen‘ und ‚Bedeutung‘ stellen die 

zentralen Elemente des hermeneutischen Bewusstseins dar. Der ‚Geist‘ stellt diesen 

‚Zusammenhang‘ her und ruht im verstehenden ‚Subjekt‘. Das ‚Verstehen‘ des vergangenen 

Lebens produziert ‚Bedeutung‘ im Erlebnis des ‚Zusammenhangs‘ (Vgl. Wagner-Egelhaaf, 

2005, 20–21).

121



Journal for German and Scandinavian Studies Year IV (2024), Volume 4

Das hermeneutische Modell des Verstehens bringt Dilthey in einen systematischen 

Zusammenhang mit der Autobiographie:

Die Selbstbiographie ist die höchste und am meisten instruktive Form, in welcher uns das 
Verstehen des Lebens entgegentritt. Hier ist ein Lebenslauf das Äußere, sinnlich Erscheinende, 
von welchem aus das Verstehen zu dem vorandringt, was diesen Lebenslauf innerhalb eines 
bestimmten Milieu hervorgebracht hat. Und zwar ist der, welcher diesen Lebenslauf versteht, 
identisch mit dem, der ihn hervorgebracht hat. Hieraus ergibt sich eine besondere Intimität des 
Verstehens. (...) Die Einheiten sind in den Konzeptionen von Erlebnissen gebildet, in denen 
Gegenwärtiges und Vergangenes durch eine gemeinsame Bedeutung zusammengehalten ist. 
Unter diesen Erlebnissen sind diejenigen, die für sich und den Zusammenhang des Lebens eine 
besondere Dignität haben, in der Erinnerung bewahrt und aus dem endlosen Fluß des 
Geschehenen und Vergessenen herausgehoben; und ein Zusammenhang ist im Leben selber 
gebildet worden, von verschiedenen Standorten desselben aus, in beständigen Verschiebungen. 
Da ist also das Geschäft historischer Darstellung schon durch das Leben selber halb getan. 
(Dilthey 1998, 28–29)

Dieses längere Zitat betont die Auffassung Diltheys, das Leben selbst bilde den 

Zusammenhang des Lebens. In der Autobiographie werden die wesentlichen Erinnerungen im 

Gedächtnis bewahrt und zur Sinn-Einheit zusammengeführt.

Dilthey verweist auf Aurelius Augustinus Jean-Jacques Rousseau und Johann Wolfgang 

von Goethe, die jeweils die einzelnen Teile ihres Lebensverlaufs in einen verstehenden 

Zusammenhang bringen (vgl. Dilthey 1968, 198). Dabei unterscheiden sich die Autoren in ihrer 

geschichtlichen Form. Augustinus fokussiert in seinen Confessiones auf den Zusammenhang 

zwischen seinem Dasein und Gott. Seine Schrift beschreibt Dilthey als religiöse Meditation, 

Gebet und Erzählung, die das Ziel verfolgt, den Weg seiner Bekehrung darzulegen (ebd.). 

Rousseaus Verhältnis zu seinem Leben ordnet Dilthey in denselben Kategorien von Bedeutung 

und Zusammenhang ein. Er sieht in dessen Konfessionen die Selbstdeutung Rousseaus 

Lebensverlaufs, der vor allem das „Recht seiner geistigen Existenz“ zur Geltung bringen wollte 

(ebd.). Goethe ist es als historisch denkendem Menschen gelungen, sich im 

universalhistorischen Kontext zu sehen. Die „Bedeutung der Lebensmomente“ ist „zugleich 

erlebter Eigenwert des Momentes und dessen wirkende Kraft“ (ebd.). In der Analyse der drei 

Lebensgeschichten gibt Dilthey einen Überblick über die Geschichte des menschlichen Geistes. 

Für Dilthey war die Gattung der Autobiographie am besten geeignet, um seine historische 

Methode des Verstehens anzuwenden.

Teil 2

Im Zuge der autobiographischen Entwicklung wandelte sich die individual- 

geschichtliche Perspektive des Sich-Verstehens zu einer psychoanalytischen und 

122



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година IV (2024), брой 4

sozialgeschichtlichen Betrachtungsweise. Am sozialgeschichtlichen Gattungskonzept Bernd 

Neumanns wird im Folgenden verdeutlicht, dass die Bedingungen für die Entstehung und 

Ausbildung von Identität und Subjektivität im Vergleich mit den Vertretern der 

geisteswissenschaftlich-hermeneutischen Richtung zunehmend von sozialen und 

psychoanalytischen Faktoren geprägt sind (vgl. Wagner-Egelhaaf 2005, 29–29).

Der Sozialpsychologie bediente sich Neumann, um „die Beschreibung des eigenen 

Lebens durch sich selbst“ als psychologische und soziologische Strukturen verständlich zu 

machen (Neumann 2012, 37). Auf der Grundlage des Freud’schen Modells rückt Neumann den 

Begriff der Identität in den Mittelpunkt seiner Autobiographie-Analyse. (vgl. ebd., 17). Dieses 

Zurückgreifen auf Freud hat weit reichende Konsequenzen für die Art und Weise, wie 

‚Identität‘ in Neumanns Theorie Verwendung findet. Freuds Individualitätsverständnis 

erschüttert den Glauben an die Autonomie der Persönlichkeit. Statt das Individuum als 

selbstständig und unabhängig zu betrachten, sieht er es beeinflusst durch Triebe und kollektive 

soziale Normen. Freuds Verständnis der menschlichen Psyche überträgt Neumann auf das 

Verhältnis des Autobiographen zu seiner Umgebung. (ebd., 38)

Die Grundspannung zwischen Individuum und Gesellschaft, zwischen individuellem Anspruch 
auf Triebbefriedigung und gesellschaftlicher Forderung nach Triebverzicht, die unterschiedliche 
Intensität, mit der das Individuum ‚vergesellschaftet‘ wird, all dies prägt die verschiedenen 
Typen der eigenen Lebensbeschreibung in Form und Inhalt. (ebd., 24)

Das optimale und konfliktfreie Zusammenspiel der drei psychischen Instanzen Ich, Es 

und Über-Ich verleiht dem Individuum Subjektivität und Identität. Letztere definiert Neumann 

als die „Übereinstimmung des Einzelwesens mit sich und der Gesellschaft.“ (ebd.). Neumann 

zufolge ist der Autobiograph ist beim Abfassen seiner Lebensgeschichte das Subjekt, jedoch 

war er in seinem Leben auch Objekt sozialer und psychischer Zwänge. Nach Neumann stellt 

das Abfassen einer eigenen Lebensbeschreibung für viele Autobiographen eine Tröstung über 

die Versagungen dar, die sie im Leben erfuhren. Deshalb behandeln Autobiographien die 

Kinder- und Jugendzeit ausführlich und intensiv (ebd., 80). In Bezug auf Erinnerungen schreibt 

Neumann:

„Dem Zwiespalt von Glücksverlangen und versagender Realität, von utopisch träumender 
Erinnerung und realistisch berechnender Darstellung des Vergangenen entspricht der Dualismus 
von Lust- und Realitätsprinzip, der beiden ‚Prinzipien des psychischen Geschehens‘“ (ebd.).

In diesem Zitat geht Neumann auf die Unterscheidung des Freud’schen Lust- und 

Realitätsprinzips ein. Um die verlorene Zeit in der Erinnerung wiederzufinden, folgt der 

Autobiograph dem Lustprinzip. Neumann geht davon aus, dass die Erinnerung nur die glücklich 

verbrachten Tage zurückbringt (ebd., 80).
123



Journal for German and Scandinavian Studies Year IV (2024), Volume 4

Die psychoanalytischen Argumente unterstreichen den Zweifel, die eine Rekonstruktion 

des Lebens durch Erinnerungen ermöglicht. Im Folgenden wird am Beispiel von Thomas 

Bernhard und Christa Wolf die konträre Stellung zu Dilthey verdeutlicht. Thomas Bernhard 

betrachtet die Zuverlässigkeit der Erinnerung äußerst kritisch. Im zweiten Band seiner 

fünfbändigen Autobiographie, Der Keller (1976), bezieht Bernhard Stellung zur 

Ununterscheidbarkeit von Wahrheit und Fiktion.

Das Gedächtnis hält sich genau an die Vorkommnisse und hält sich an die Chronologie, aber 
was herauskommt, ist etwas anderes, als es tatsächlich gewesen ist. Das Beschriebene macht 
etwas deutlich, das zwar dem ‚Wahrheitswillen‘ des Beschreibenden, aber nicht der Wahrheit 
entspricht, denn die Wahrheit ist überhaupt nicht mitteilbar. Wir beschreiben einen Gegenstand 
und glauben, wir haben ihn ‚wahrheitsgemäß‘ und ‚wahrheitsgetreu‘ beschrieben, und müssen 
feststellen, es ist nicht die Wahrheit. (...) In dieser Erkenntnis hätten wir längst aufgeben müssen, 
die Wahrheit schreiben zu wollen, und also hätten wir das Schreiben überhaupt aufgeben 
müssen. Da die Wahrheit mitzuteilen und also zu zeigen, nicht möglich ist, haben wir uns damit 
zufriedengestellt, die Wahrheit schreiben und beschreiben zu wollen, wie die Wahrheit zu sagen, 
auch wenn wir wissen, daß die Wahrheit niemals gesagt werden kann. Die Wahrheit, die wir 
kennen, ist logisch die Lüge, die, indem wir um sie nicht herumkommen, die Wahrheit ist. 
(Bernhard 1976, 43–44)

Bernhard reflektiert über den Wahrheitsgehalt des Beschriebenen und zweifelt an der 

Möglichkeit, seine Kindheits- und Jugendgeschichte aufzuschreiben. Er könne nur 

„Möglichkeitsfetzen von Erinnerung“ aufzeigen (ebd). Dadurch grenzt er sich explizit von der 

traditionellen Autobiographie ab, in der dem Leser eine Ganzheit präsentiert wird. Von den 

Autoren der siebziger Jahre stellt auch Christa Wolf (1929–2011) die Glaubwürdigkeit der 

Erinnerungen in Frage. Sie tut dies in ihrer Autobiographie Kindheitsmuster (1976):
Gedächtnis. Im heutigen Sinn: ‚Bewahren des früher Erfahrenen und die Fähigkeit dazu‘ (…) 
Zu entwickeln wäre also die Fähigkeit des Bewahrens, des Sich-Erinnerns. Vor deinem inneren 
Auge erscheinen Geisterarme, die in einem trüben Nebel herumtasten, zufällig. Du besitzt die 
Methode nicht, systematisch durch alle Schichten durchzudringen bis zum Grund. Energie wird 
verpulvert, ohne einen anderen Erfolg als den, daß du müde wirst und dich am hellerlichten 
Vormittag schlafen legst. (Wolf 2000, 23)

Christa Wolf betont die Schwierigkeiten, das Erlebte zu rekonstruieren. Sie äußert die 

kritische Frage, wo die Erinnerung aufhört und die Fälschung beginnt. Die Erzählerin spricht 

von der „Unzuverlässigkeit“ des Gedächtnisses, „das nach dem Inselprinzip arbeitet und dessen 

Auftrag lautet: Vergessen! Verfälschen!“ (ebd., 18–19)

Thomas Bernhard und Christa Wolf verstehen den Akt der Erinnerung als Verfälschung 

der Wahrheit. Sie betrachten den Versuch, die Erinnerungen aufzuschreiben, als ein 

notwendiges Scheitern. Als Gegenstimme des Subjektivitätsdiskurses der siebziger Jahre und 

der psychoanalytischen Erkenntnisse können Elias Canettis autobiographische Schriften

124



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година IV (2024), брой 4

gesehen werden. Indem Canetti Einspruch gegen die psychoanalytische Methode erhebt, kann 

er an seiner lebensgeschichtlich-biographischen Ganzheitsvorstellung festhalten. Seine 

Überzeugung von einer ungebrochenen Erinnerung ermöglicht es ihm, seine Identität als Autor 

in der Autobiographie zum Ausdruck zu bringen. Mit seinem spezifischen Verständnis von 

Erinnerung hebt sich Canetti bewusst vom Kanon der modernen Autobiographie ab.

Innerhalb des ersten autobiographischen Bands Die gerettete Zunge appelliert Canetti 

mehrmals an die Glaubwürdigkeit seiner Erinnerungen. Das signifikante Erlebnis wird von dem 

Funktionsmechanismus des Gedächtnisses bewahrt und ist für Canetti abrufbar, obwohl seine 

frühste Erinnerung knapp siebzig Jahre zurückliegt. Canetti bemüht sich innerhalb des Textes, 

die Authentizität seiner Erinnerung zu untermauern:

Ich kann nur eines mit Sicherheit sagen: die Ereignisse jener Jahre sind mir in aller Kraft und 
Frische gegenwärtig –, aber sie sind zum allergrößten Teil an Worte gebunden, die ich damals 
nicht kannte. Es scheint mir natürlich, sie jetzt niederzuschreiben, ich habe nicht das Gefühl, 
dass ich dabei etwas verändere oder entstelle. (Canetti 2004, 18)

Die Ereignisse sind, wie das autobiographische Ich sagt, klar präsent, aber nicht in der 

deutschen Sprache, die er zu der Zeit, als er sie erlebte, noch nicht sprach. Alle Erinnerungen, 

an das, was er auf Bulgarisch oder Spanisch erlebt hat, übersetzten sich in seinem 

Unterbewusstsein ins Deutsche:

Wie das genau vor sich ging, kann ich nicht sagen. Ich weiß nicht, zu welchem Zeitpunkt, bei 
welcher Gelegenheit dies oder jenes sich übersetzt hat. Ich bin der Sache nie nachgegangen, 
vielleicht hatte ich eine Scheu davor, das Kostbarste, was ich an Erinnerung trage, durch eine 
methodisch und nach strengen Prinzipien geführte Durchsuchung zu zerstören. (ebd.)

In dieser Passage problematisiert Canetti die Form seiner Erinnerung. Anstatt sein 

autobiographisches Gedächtnis psychologisch zu reflektieren, verweist er den 

Erinnerungsprozess ins Geheimnisvolle. Die Schärfe seiner Erinnerung wird in der Geretteten 

Zunge des Öfteren in Frage gestellt. Wenn Canetti sich an das Erscheinen des Kometen erinnert, 

gesteht er: „Vielleicht hat er sich in meiner Erinnerung verlängert, vielleicht nahm er nicht den 

halben, sondern einen kleineren Teil des Himmels ein.“ (Canetti 2004, 18). Eine andere Szene 

spielt in Manchester in der Schule, wo die Lehrerin Miss Lancashire über die tragische 

Expedition zum Nordpol berichtet: „Manche Einzelheiten davon sind mir geblieben, aber da 

ich es später alles auf das Genauste las, traue ich mir nicht zu, das damals Gehörte vom 

Gelesenen zu unterscheiden.“ (ebd.) Es folgen weitere Unsicherheiten seines Gedächtnisses, 

etwa die Darstellung der Judenfeindlichkeit in der Schule: „Auf Farbers Schild standen ähnliche 

Dinge, die Verschmierungen waren nicht identisch und es ist möglich, daß ich in der Erinnerung 

einige seiner Beschimpfungen unter meine mische.“ (ebd.) Aufgrund der Tatsache, dass er den

125



Journal for German and Scandinavian Studies Year IV (2024), Volume 4

Erinnerungsprozess innerhalb der autobiographischen Schrift wiederholt problematisiert, 

scheint Canetti sich eine Authentizität beim Leser zu erarbeiten. Allerdings sind die erwähnten 

Beispiele Zugeständnisse von unbedeutender Tragkraft, im Gegensatz zu den bedeutsamen 

Erinnerungen – wie die an „der geretteten Zunge“ und die an den Tod des Vaters – bei denen 

er auf die Verlässlichkeit seiner Erinnerung verweist.

Canettis Gesamtwerk ist durch einen hohen Anteil an autobiographisch orientierten 

Schriften gekennzeichnet, in denen er zum Erinnerungsproblem Stellung bezieht. Innerhalb der 

drei autobiographischen Bände ist Canetti ebenfalls darum bemüht, einen übergreifenden 

Zusammenhang seiner poetischen Reflexionen hervorzuheben. In der Fackel im Ohr ist das 

Gemälde des Malers Rembrandt van Rijn Die Blendung Simons (1636) für das 

autobiographische Ich von signifikanter Bedeutung:

An diesem Bild (...) habe ich gelernt, was Haß ist. Ich hatte ihn früh empfunden, viel zu früh, 
mit Fünf, als ich meine Spielgefährtin mit dem Beil erschlagen wollte. Aber ein Wissen um das 
Empfundene hat man damit noch nicht, es muß einem erst vor Augen treten, an anderen, damit 
man es erkennt. Wirklich wird erst das Erkannte, das man zuvor erlebt hat. Ohne dass man es 
nennen könnte, ruht es erst in einem, dann steht es plötzlich da als Bild, und was anderen 
geschieht, erschafft sich in einem selbst als Erinnerung: jetzt ist es wirklich. (Canetti 1993, 114)

Canettis Ansicht nach kann Erlebtes erst wirklich werden, indem das vorherige 

Empfinden „an anderen“ wiedererkannt wird. An dieser Stelle wird das Spannungsfeld von 

Subjekt und Objekt deutlich. Das erkennende Subjekt muss mit seinem Gegenstand eins 

werden, um die Erinnerung aus sich herauszuheben. Im Subjekt sind alle Erinnerungen 

verankert, die für den Zusammenhang des Lebens von Bedeutung sind. In diesem 

Zusammenhang unterstreicht das Zitat Canettis hermeneutische Vorstellung und erinnert an 

Wilhelm Diltheys Aussage: „Das Verstehen ist ein Wiederfinden des Ich im Du“ (Dilthey 1968, 

191). Canetti besteht ausdrücklich auf die geheimnisvolle Macht der Erinnerung, auf diese geht 

er in der Fackel im Ohr näher ein:
Ich bin im Gegensatz zu vielen, besonders solchen, die einer redseligen Psychologie erlegen 
sind, nicht der Überzeugung, dass man die Erinnerung drangsalieren, kujonieren und erpressen 
oder der Wirkung wohlberechneter Lockmittel aussetzen soll, ich verneige mich vor der 
Erinnerung, vor jedes Menschen Erinnerung. Ich will sie so intakt belassen, wie sie dem 
Menschen, der für seine Freiheit besteht, zugehört, und verhehle nicht meinen Abscheu vor 
denen, die sich herausnehmen, sie chirurgischen Eingriffen so lange auszusetzen, bis sie der 
Erinnerung aller übrigen gleicht. Mögen sie an Nasen, Lippen, Ohren, Haut und Haaren 
herumoperieren, soviel sie wollen, mögen sie ihnen, wenn es denn sein muß, andersfarbige 
Augen einsetzen, auch fremde Herzen, die ein Jährchen länger schlagen, mögen sie alles 
betasten, stutzen, glätten gleichen, aber die Erinnerung sie sollen lassen stân. (Canetti 1993, 288 
– 289)

126



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година IV (2024), брой 4

Mit diesem Bekenntnis zur Erinnerung benennt Canetti die poetologische Ausgangslage 

seiner Autobiographie. Die Passage betont den Stellenwert seiner Erinnerungen, die für ihn als 

unangreifbar gelten. Unterstrichen wird Canettis Aussage durch den letzten Ausruf „die 

Erinnerung sie sollen lassen stân.“ Dieser verweist auf die vierte Strophe des Psalms Deus 

noster refugium et virtus (1529) von Martin Luther.1 Die Strophe beginnt mit dem Vers „Das 

Wort sie sollen lassen stahn“, in der eine tiefe Glaubensüberzeugung im Wort zum Ausdruck 

bringt. Während Canetti sich für die Gewissheit der Erinnerung ausspricht, distanziert er sich 

von allen analytischen Untersuchungen des Erinnerungsprozesses. Canetti wendet sich gegen 

eine Zergliederung der Erinnerung, er plädiert stattdessen für deren Vollkommenheit. Sein 

Beharren auf einer nicht zerlegbaren Subjektivität ist als Einspruch gegen die 

Verwissenschaftlichung des Individuums zu betrachten (vgl. Bollacher 2000, 20). Demzufolge 

ähnelt Canettis Aussage der hermeneutischen Unterscheidung zwischen Natur- und 

Geisteswissenschaft. Im Dilthey’schen Sinne unterscheidet er zwischen der Einheit des 

Bewusstseins, die den Geisteswissenschaften zuzuordnen ist, und der naturwissenschaftlichen 

Zergliederung. In seiner Schrift Ideen über eine beschreibende und zergliedernde Psychologie 

ähneln sich Diltheys Auffassungen über die Erinnerung Canettis im Wortlaut:

1 Bekannt als das Kirchenlied Eine feste Burg ist unser Gott, dass ein kollektives Vertauenslied ist, das später zum 
Bekenntnislied wurde. (vgl. LUTHER 1964, XVII)

Die erklärende Psychologie entstand aus der Zergliederung der Wahrnehmung und der 
Erinnerung (...) So hat sie gar nicht die ganze volle Menschennatur und deren inhaltlichen 
Zusammenhang zum Gegenstand.(...) Es bedarf einer psychologischen Systematik, in welcher 
die ganze Inhaltlichkeit des Seelenlebens Raum findet. So reicht denn auch die mächtige 
Wirklichkeit des Lebens, wie die großen Schriftsteller und Dichter sie aufzufassen bestrebt 
waren und sind, über die Grenzen unserer Schulpsychologie hinaus. (Dilthey 1990, 156)

Dilthey plädiert für eine Psychologie, die eine Ganzheit des Seelenlebens erfasst, also 

etwas wofür die erklärende Psychologie seines Erachtens nicht geeignet sei. Da sie auf 

Hypothesen beruht und ausschließlich Kausalzusammenhänge erfasst, ist ein Verstehen des 

inneren Zusammenhangs des Menschen ihr nicht ermöglicht. Weitere intertextuelle Bezüge 

unterstreichen Canettis Haltung zur Erinnerung. So beschreibt er in der Provinz des Menschen 

(1973): „Nie haben die Menschen weniger von sich gewusst als in diesem ‚Zeitalter der 

Psychologie‘“ (Canetti 1993, 21) In der psychoanalytischen Schlussfolgerung, dass 

autobiographisches Erinnern der Selbsttäuschung unterliege, sah Canetti eine Zerstörung der 

Individualität:

Was ist das für ein Versuch heutzutage, die Erinnerung zu zerstören? Selbst wenn sie ganz falsch 
wäre, wenn nichts darin stimmte, wäre sie wertvoller als das Zerstückelte, das jenen Schneidern 
und Zerrern in Händen bleibt. Die Person nicht mehr vorhanden? Aber das Wort ‚ich‘ ist nicht

127



Journal for German and Scandinavian Studies Year IV (2024), Volume 4

abgeschafft. Immer noch setzen sich Kristalle um dieses Wort an. Was sich auf diese Weise 
bildet, verzweigt sich, blüht. Das Pflanzenhafte der Erinnerung – ihr Sinn und ihr Geheimnis. 
(Canetti 1996, 45)

Die zitierte Passage weist auf das autonome Individuum des autobiographischen 

Erzählers hin. Das „Pflanzenhafte“ entspricht hier dem Entelchiegedanken, dem geistigen 

Zusammenhang eines Lebens, dessen Sinn und Geheimnis letztlich gewahrt werden soll.

LITERATURVERZEICHNIS / REFERENCES

Bernhard, Thomas. 1976. Der Keller. Eine Entziehung. Salzburg. Residenz Verlag.
Bollacher, Martin. 2000. „Die Gegenwärtigkeit des Vergangenen. Elias Canettis 

autobiographische Erzählung Die gerettete Zunge. Geschichte einer Jugend.“ In: Das erinnerte 
Ich: Kindheit und Jugend in der deutschsprachigen Autobiographie der Gegenwart. hrsg. von 
Gruber, Bettina. Paderborn. Bonifatius. Paderborn S. 15–36.

Canetti, Elias. 1996. Aufzeichnungen 1992–1993. München/Wien. Carl Hanser Verlag.
Canetti, Elias. 1996. Die Fackel im Ohr. Lebensgeschichte 1921–1931. München/Wien. 

Carl Hanser Verlag.
Canetti, Elias. 2004. „Die Gerettete Zunge. Geschichte einer Jugend.“ Frankfurt a. M. 

Fischer Taschenbuch Verlag.
Canetti, Elias. 1993. „Die Provinz des Menschen: Aufzeichnungen 1942–1972“. In: 

Aufzeichnungen 1942–1985. München Carl Hanser Verlag. S. 11–360.
Dilthey, Wilhelm. 1968. „Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den 

Geisteswissenschaften.“ In: Gesammelte Schriften, Bd. VII, hrgs. von Bernhard Groethuysen. 
79 –188. Stuttgart: B.G. Teubner Verlagsgesellschaft.

Dilthey, Wilhelm. 1985. „Die Einheit des Weltzusammenhangs in den einzelnen 
philosophischen Disziplinen“. In: Gesammelte Schriften, Band XIV, hrgs. von Karlfried 
Gründer, 63–64. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Dilthey, Wilhelm. 1990. „Ideen über eine beschreibende und zergliedernde 
Psychologie“. In: Gesammelte Schriften, Band V, hrgs. von Karlfried Gründer, 139–190. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Dilthey, Wilhelm. 1990. “Ideen über eine beschreibende und zergliedernde 
Psychologie.” In Gesammelte Schriften. Vol. 5, hrgs. von Karlfried Gründer, 28–190. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Dilthey, Wilhelm. 1997. “Grundlegung der Wissenschaften vom Menschen, der 
Gesellschaft und der Geschichte.” In: Gesammelte Schriften. Vol. 19, hrgs. von Helmut Johach 
und Frithjof Rodi, 19–123. Stuttgart: Vandenhoeck & Ruprecht.

Dilthey, Wilhelm. 1998. Das Erleben und die Selbstbiographie. Darmstadt. 
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Neumann, Bernd. 2013. Von Augustinus zu Facebook. Zur Geschichte und Theorie der 
Autobiographie. Würzburg. Königshausen & Neumann.

128



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година IV (2024), брой 4

Luther, Martin. 1967. „Die deutschen geistlichen Lieder.“ hrsg. von Gerhard Hahn. Max 
Niemeyer Verlag. Tübingen.

Pascal, Roy. 1965. „Die Autobiographie. Gehalt und Gestalt.“ Stuttgart: W. 
Kohlhammer Verlag.

Wagner-Egelhaaf, Martina. 2005. „Autobiographie“. Stuttgart: Metzler Verlag.
Wagner-Egelhaaf, Martina 2006. „Autofiktion- Theorie und Praxis des 

autobiographischen Schreibens“. In: Schreiben im Kontext von Schule, Universität, Beruf und 
Lebensalltag, von Nicola Kessler / und Helmut Koch. 80 –101. Berlin: LIT Verlag.

Weizsäcker, von Carl Friedrich. 1996. Aufbau der Pyhsik. München. Carl Hanser 
Verlag.

Wolf, Christa. 2000. Kindheitsmuster. München. Luchterhand.

И Andreas Chetkowski, MA, PhD student

ORCID iD: 0009-0003-9267-7288

Faculty of Philosophy

Sofia University St. Kliment Ohridski 

15, Tsar Osvoboditel Blvd.

1504 Sofia, BULGARIA

E-mail: andreas.chetkowski@gmail.com

129

mailto:andreas.chetkowski@gmail.com

	Wilhelm Diltheys Hermeneutik: Identität und Biographie als Konstruktion - Andreas Chetkowski

