
Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

230 

 

DER ESSAY-WETTBEWERB (2025): 

„RILKE HEUTE – WORTE, DIE BLEIBEN“ – EINE EINLEITUNG 

Jacqueline Dyballa und Johanna Himmer 

Sofioter Universität „St. Kliment Ohridski“ (Bulgarien) 

 

ESSAY COMPETITION (2025): 

“RILKE TODAY – WORDS THAT REMAIN” – AN INTRODUCTION 

Jacqueline Dyballa and Johanna Himmer 

Sofia University St. Kliment Ohridski (Bulgaria) 

 

 

Anlässlich des 150. Geburtstags von Rainer Maria Rilke widmete sich der diesjährige Essay-

Wettbewerb der Österreich-Bibliothek Sofia – in Zusammenarbeit mit dem OeAD und dem 

DAAD – dem Werk eines der bedeutendsten deutschsprachigen Lyriker des 20. Jahrhunderts. 

Schüler:innen und Studierende aus ganz Bulgarien waren eingeladen, unter dem Motto „Rilke 

heute – Worte, die bleiben“ ein Gedicht Rilkes auszuwählen und auf dessen Grundlage einen 

persönlichen Essay zu verfassen. 

Die zentrale Ausgangsfrage lautete: Was bedeutet das Gedicht für uns und unsere Welt 

heute? Die Teilnehmer:innen waren aufgefordert, ihre persönlichen Gedanken und Deutungen 

zu teilen und Rilkes Dichtung mit ihrer eigenen Lebensrealität in Beziehung zu setzen. Ziel des 

Wettbewerbs war es, Rilkes Lyrik nicht nur als literarisches Kunstwerk zu würdigen, sondern 

als Ausdruck einer Weltsicht zu begreifen, die auch heute noch Bedeutung und Relevanz 

besitzt. Dass Rilke auch mit 150 Jahren immer noch großen Anklang findet, beweist nicht 

zuletzt auch die zunehmende Präsenz seiner Verse in der Popkultur und den sozialen Medien, 

wo seine Worte vielfach geteilt, interpretiert und als Inspirationsquelle gefeiert werden   

(Felchlin 2025).  

Zunächst lohnt sich aber ein Blick auf Rilkes eigenen Lebensweg, denn viele Themen 

seiner Dichtung – die auch in den eingereichten Essays eine Rolle spielen – sind eng mit seinem 

persönlichen Erleben verknüpft. Als Rilke am 4. Dezember 1875 in Prag geboren wurde, 

gehörte die Stadt zur Habsburgermonarchie und war ein kulturelles Zentrum Österreich-

Ungarns mit wachsendem tschechischem Nationalbewusstsein. Rilkes Eltern stammten aus 

dem deutschbürgerlichen Milieu Prags (Bauer 1970, 7). Seine Kindheit war durch schwierige 

familiäre Verhältnisse geprägt: Die Ehe der Eltern war unglücklich, die Mutter zog ihn nach 



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

231 

 

dem Tod einer Tochter zeitweise wie ein Mädchen auf (Storck 2013, 1). In einem Briefwechsel 

beschreibt Rilke später sein Aufwachsen mit folgenden Worten:  

Mein Kindheitsheim war eine enge Mietswohnung in Prag; es war sehr traurig. Die Ehe meiner Eltern 

war schon welk, als ich geboren wurde. Als ich neun Jahre war, brach die Zwietracht offen aus und meine 

Mutter verließ ihren Mann. (Rilke und Key 1993, 21)  

Mit zehn Jahren wurde Rilke gegen seinen Willen in Militärschulen geschickt. Dies war eine 

prägende Erfahrung, die er später als „gewaltige Heimsuchung“ bezeichnete (Rilke 1991, 201), 

die ihn jedoch zugleich zum Schreiben brachte: Erste literarische Versuche entstanden bereits 

während dieser Zeit (Storck 2013, 1). 

Stark beeinflusst wurde Rilkes Werk später auch durch die enge Beziehung zur 

Schriftstellerin Lou Andreas-Salomé, die – wie er selbst – auf einer deutschen Sprachinsel 

aufgewachsen war. Unter ihrem Einfluss änderte Rilke nicht nur seinen Geburtsnamen von 

René zu Rainer, sondern fand auch zu einer neuen geistigen Tiefe und literarischen 

Orientierung (Decker 2023, 73-80). Ebenso prägend wirkten seine Reisen, die ihn unter 

anderem nach Italien, Russland, Frankreich, Skandinavien und Nordafrika führten, wobei er in 

Paris unter dem Einfluss von Auguste Rodin zu einer neuen Schreibweise fand, aus der seine 

sogenannten Dinggedichte hervorgingen. Die Jahre des Ersten Weltkriegs brachten eine tiefe 

kreative Krise, die erst durch einen radikalen Rückzug und einen Neuanfang in der Schweiz 

überwunden wurde. In seinem Walliser Wohnsitz Muzot entstanden 1922 mit den Duineser 

Elegien und den Sonetten an Orpheus seine bedeutendsten Werke. Rilke starb am 29. 

Dezember 1926 an Leukämie im Sanatorium Val-Mont und wurde in Raron im Wallis 

beigesetzt (Storck 2013, 7-20). 

Rilkes ruhelose Biografie, geprägt von ständiger Bewegung und Entwurzelung spiegelt 

sich auch in dem Bild des Suchenden wider, das viele in ihm sehen: „Rilke war heimatlos, ein 

‚Vaterlandsloser‘ ohne festen Sitz und bürgerliche Existenz. Er war ein Leben lang ein 

Suchender. Unrast trieb ihn durch fast alle europäischen Länder. Bis zuletzt blieb er ruhelos.“ 

(Bauer 1970, 5). Auch in seiner Lyrik findet diese existentielle Suche – oder wie sie Bianka 

Mesova in ihrem Essay zu „Das ist die Sehnsucht“ benennt – „dieses Streben des Menschen, 

mit etwas Größerem, etwas außerhalb seines Wesens und etwas jenseits des Fassbaren eins zu 

werden“ – immer wieder Ausdruck. Zugleich betont die Studentin, dass gerade das Lesen von 

Gedichten in der heutigen, von „Dauerstress und konstanter Stimulation durch soziale 

Netzwerke“ geprägten Zeit eine Rückkehr zur inneren Ruhe ermöglicht: Es sei eine Form der 

Verlangsamung, die „eine Kontemplation ohne Ablenkungen“ erlaubt und damit einen selten 

gewordenen Raum für Selbstbegegnung und Reflexion eröffnet. 



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

232 

 

Dass einerseits dieses Suchen nach Sinn und Orientierung und andererseits der Drang, 

das Leben vollständig zu durchschauen und kontrollierbar zu machen, nie an Aktualität verliert, 

macht auch der Essay der Schülerin Vian Kisyova zu „Du musst das Leben nicht verstehen“ 

deutlich. Sie fragt: „[W]ann haben wir uns von glücklichen kleinen Kindern zu Erwachsenen 

entwickelt, die alles überdenken?“ und liest Rilkes Text als einen Aufruf, das Leben nicht 

vollständig durchzuplanen und stets verstehen zu wollen, sondern es im gegenwärtigen 

Moment mit Staunen zu erleben und dabei ein Stück weit Kind zu bleiben. 

Ein weiteres zentrales Thema in Rilkes Werk ist die Liebe, die – wie Walisch (2015, 

122) treffend formuliert – „eine Konstante in Rilkes Dicht-Kunst“ darstellt. Sie ist nicht nur 

zentraler Inhalt seiner Lyrik, sondern auch ein prägendes Element in seinem Leben. 

Bedeutende Frauen wie Lou Andreas-Salomé, Clara Rilke-Westhoff, Paula Modersohn-Becker 

oder Baladine Klossowska hinterließen tiefgreifende Spuren in seinem Denken und 

künstlerischem Schaffen. Rilkes Liebesverständnis bleibt dabei vielschichtig: Liebe ist bei ihm 

nicht bloß ein idealisiertes Hochgefühl, sondern auch dessen Kehrseite: „Die Liebe ist also 

immer beides.” (Walisch 2015, 123). Diesem großen Thema nimmt sich Magdalena in ihrem 

Essay zu „Engelliedern“ an und geht der Frage nach, wie Rilke die Liebe nicht nur als 

romantisches Gefühl, sondern als transzendente Kraft darstellt, die das lyrische Ich durch 

Loslassen und Erkenntnis zur inneren Reifung führt. 

Schließlich ist Rilke auch bekannt für seine Dinggedichte, eine moderne Lyrikform, die 

definiert werden kann als ein  

objektbezogener Typus des Gedichts, das einen Gegenstand unter Reduktion des Ichbezugs der lyrischen 

Aussage und Verzicht auf explizite subjektive Deutung in seiner Dinglichkeit darstellt. […] Im Gedicht 

wird das wahrgenommene Ding zum ästhetischen Gegenstand, zu dem, was Rilke als ‚Kunst-Ding‘ 

bezeichnet. (Müller 2007, 367) 

Im Dinggedicht werden lebendige oder leblose Objekte, Vorgänge oder Kunstgegenstände aus 

distanzierter Perspektive beschrieben, während das lyrische Ich weitgehend zurücktritt, als 

spräche der Gegenstand selbst. Als Inbegriff dieser Ding-Gedichte bzw. Neuen Gedichte wird 

oft „Der Panther“ genannt, in dem Rilke das eingesperrte Tier mit distanzierter Präzision 

beschreibt und zugleich tiefere Ebenen von Isolation, Wahrnehmung und existenzieller Leere 

berührt (Decker 2023, 276-279). In ihrem Essay verbindet Gergana Georgieva dieses Gedicht 

mit eigenen Beobachtungen aus dem Sofioter Zoo und weitet die Interpretation auf die heutige 

Gesellschaft aus. Für sie steht der Panther auch für den modernen Menschen, der in 

Materialismus und Gleichgültigkeit gefangen ist.  



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

233 

 

Im Folgenden werden der prämierte Schüler:innenbeitrag sowie die drei besten Essays 

von Germanistik-Studierenden vorgestellt. Die Texte zeigen auf unterschiedliche Weise, wie 

Rilkes Lyrik in einen persönlichen und zeitbezogenen Dialog mit den Fragen, Erfahrungen und 

Lebenswirklichkeiten der Teilnehmenden treten kann. In allen Essays wird deutlich, dass 

Rilkes Lyrik junge Menschen weiterhin dazu anregt, über sich selbst, ihre Welt und ihre 

Haltung zum Leben nachzudenken und gerade deshalb an Aktualität nichts verloren hat. 

 

LITERATURVERZEICHNIS / REFERENCES 

 

Bauer, Arnold. 1970. Rainer Maria Rilke. Berlin: Colloquium Verlag. 

Decker, Gunnar. 2023. Rilke. Der ferne Magier. Eine Biographie. München: Siedler  

Verlag. 

Felchlin, Tim. 2025. „Rilke-Romantik geht viral. Warum ist Rilke auf Tiktok so 

populär?“ srf.ch. 21. März 2025. https://www.srf.ch/kultur/literatur/rilke-romantik-geht-viral-

warum-ist-rilke-auf-tiktok-so-populaer (Zugriff am 13. Juni 2025). 

Müller, Wolfgang G. 2007. „Dinggedicht.“ In Reallexikon der deutschen 

Literaturwissenschaft, von Georg Braungart / Harald Fricke / Klaus Grubmüller / Jan-Dirk 

Müller / Friedrich Vollhardt / Klaus Weimar, 366  – 368. Berlin, New York: Walter de Gruyter. 

Rilke, Rainer Maria. 1991. Briefe in zwei Bänden. Hrsg. von Horst Nalewski. 

Frankfurt/Main: Insel Verlag. 

Rilke, Rainer Maria / Key, Ellen. 1993. Briefwechsel. Mit Briefen von und an Clara 

Rilke-Westhoff. Hrsg. von Theodore Fiedler. Frankfurt/Main: Insel Verlag. 

Storck, Joachim W. 2013. „Leben und Persönlichkeit.“ In Rilke-Handbuch. Leben – 

Werk – Wirkung, von Manfred Engel, 1 – 26. Stuttgart: J. B. Metzler Verlag. 

Walisch, Raoul. 2015. „Nachwort.“ In Liebe, von Rainer Maria Rilke. Berlin: Insel 

Verlag. 

 

 

 

 

 

 



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

234 

 

ESSAY: DU MUSST DAS LEBEN NICHT VERSTEHEN 

VON RAINER MARIA RILKE 

Vian Kisyova 

Fremdsprachengymnasium Veliko Tarnovo „Prof. d-r Asen Zlatatov“ (Bulgarien) 

 

Am Leben sein oder wirklich leben – da liegt ein leiser, aber tiefgründiger Unterschied. 

Wir alle sind lebendige Wesen, die ihren Zielen und Träumen nachjagen, versuchen alles zu 

planen und jedes einzelne Ereignis zu verstehen.  

Aber macht uns das ehrgeizig, fleißig, neugierig – oder vielleicht einfach nur zu Narren? 

Jede Nacht, wenn wir schlafen gehen, planen wir den kommenden Tag. Und jeden 

Morgen, wenn wir aufwachen, machen wir uns Sorgen darüber, dass unser sorgfältig 

durchdachter Plan scheitern könnte. Aber hat sich jemals jemand gefragt, ob wir irgendwo 

zwischen all diesen Aufgaben und Zielen nicht den Blick für das große Ganze verloren haben 

– für unser Leben und für uns selbst? Nun, Rainer Maria Rilke hat nicht nur darüber 

nachgedacht, sondern diese Erkenntnis auf wunderschöne Weise in seinem Gedicht „Du musst 

das Leben nicht verstehen“ festgehalten. 

Doch was bedeuten seine Worte für uns und unsere Gesellschaft heute? 

Wenn man eine Person nach ihren Zielen fragt, denkt sie fast immer an die nächste Prüfung, 

das Vorstellungsgespräch, die Beförderung – und so weiter. Aber ist das wirklich der Sinn 

unseres Daseins? Ist das das, wofür wir in Erinnerung bleiben wollen? Denn am Ende des 

Tages, wenn wir 90 Jahre alt sind, faltig und bereit, auf die andere Seite zu gehen, werden wir 

nicht sagen: „Oh, zum Glück ist die Geburtstagsparty für meinen Sohn vor 40 Jahren genau 

nach Plan verlaufen.“ Nein. 

An was wir uns erinnern werden, ist das Lächeln auf dem Gesicht des Jungen, als er 

seinen Lieblingskuchen aß – obwohl sein schöner, teurer Anzug voller Schokolade war. 

Und wir werden uns auch nicht daran erinnern, wie perfekt unsere Tochter an dem Tag des 

Familienfotos in ihrem neuen Kleid aussah. Wir werden ihr Lachen hören, während sie in eine 

Pfütze auf der Straße sprang. Mit der Zeile „und hält den lieben jungen Jahren / nach neuen 

seine Hände hin“ erinnert uns Rilke daran, wie aufregend es für kleine Kinder ist, aufzuwachen 

und einfach am Leben zu sein, voller Vorfreude auf die Abenteuer des nächsten Tages – und 

jeden Moment davon zu genießen. Aber was unterscheidet sie von uns? Und wann haben wir 

uns von glücklichen kleinen Kindern zu Erwachsenen entwickelt, die alles überdenken? 



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

235 

 

Eine Antwort auf diese Frage gibt es vielleicht nicht – aber was wir tun können, ist, die 

Situation zu ändern, sodass wir uns die Frage gar nicht erst stellen müssen. Denn die Wahrheit 

ist: Wir können das Kind in uns wiederfinden – jenes Kind, das einfach nur dankbar ist, dass 

ein Schmetterling um es herumfliegt, ohne darüber nachzudenken, was es morgen zu tun hat. 

Also: Träume, glaube, lache, weine, fühle, liebe – und tu alles, was dich zum Lächeln bringt.  

Aber bitte: Vergiss nicht zu leben! Das ist deine Chance, das ist deine Zeit, das ist dein 

Leben! 

 

* * * 

 

ESSAY: DER PANTHER  

VON RAINER MARIA RILKE 

Gergana Georgieva 

Sofioter Universität „St. Kliment Ohridski“ (Bulgarien) 

 

 Nach dem ersten Lesen des Gedichtes „Der Panther“ von Rainer Maria Rilke, veröffentlicht 

im Jahre 1903 und höchstwahrscheinlich inspiriert von einem Besuch eines botanischen 

Gartens mit exotischen Tieren in Paris, macht meine sich immer gegen die Tierquälerei und 

Tiergefangenschaften orientierte Denkweise natürlicherweise Assoziationen mit den Bildern 

des Sofioter Zoos, die ich bei meinem persönlichen Besuch vor einiger Zeit bekommen habe.  

Die eingeschlossenen, verschiedensten Tierarten, die in einem oft mit ziemlich 

ungenügendem Platz zur freien Bewegung eingerichteten Käfig gezwungenermaßen 

untergebracht werden, erhalten eine einzige Aufgabe bis zum Ende ihrer Tage - unser 

Bedürfnis danach zu befriedigen, etwas zu sehen, was sich eigentlich in einer unzureichenden 

Weite befindet und wir normalerweise nur in Büchern und Filmen in bildhafter Form 

entdecken, jedoch ganz speziell für uns hierhergebracht wird. Aber wieso machen wir das? 

Dass die Tiere ihre Freiheit brauchen, um ein von den Menschen ungestörtes Leben in einem 

natürlichen Biotop zu führen, wo sie auch ihren natürlichen Instinkten nachgehen könnten, 

interessiert uns nicht. Die materialistische und egoistische Einstellung zerstört das Menschliche 

in einem Menschen. Der limitierte, immer gleiche Platz "hinter tausend Stäben" (V.3) bringt 

die Tiere, die „sich im allerkleinsten Kreise dreh[en]“ (V.6) und „betäubt“ (V.9) etwas „wie 

ein Tanz von Kraft um eine Mitte“ (V.8) ausführen, dazu, „müd[e]“ (V.2) zu werden und 



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

236 

 

„nichts mehr h[alten]“ (V.2) zu können. „[Ihnen] ist, als ob es [...] keine Welt“ (V.4) gibt. Alles, 

was sie durch die Augen aufnehmen, „hört im Herzen auf zu sein“ (V.14).  

Es klingt sehr tragisch und depressiv, jedoch realitätsnah, wenn ich es mit meinem 

kurzen Zooaufenthalt in Sofia oder auch woanders vergleiche. Kurz nach dem Empfang 

begrüßen mich um die zehn an einem kleinen Territorium hinter Gitter gebrachte Wölfe. Der 

kleine Bär sucht vergebens nach einem großen Loch in seinem begrenzten Käfig, um sich von 

den Augen der Besucher zu verstecken. In der Reptilienabteilung schaut ein kleines Mädchen 

in ein Käfigglas einer schlafenden, man möge sagen, sich ausruhenden Schlange hinein und 

schreit euphorisch zu ihrer in diesem Moment anscheinend abwesenden Mutter: „Mama, 

Mama, sieh dir mal die Schlange an!“ Und dann, fast instinktiv, formt sie eine Faust aus ihrer 

Handfläche und klopft kräftig an das Glas. Augenblicklich und gegen meine übliche 

Verhaltensweise fasse ich an ihrer kleinen Faust mit den Worten „So etwas macht man nicht!“. 

Erschrocken sieht sie aus, aber nicht irgendwie so, als würde sie mit solchen ähnlichen Taten 

zukünftig aufhören. Außer den Millionen von kreischenden Kindern höre ich auch eine 

Bemerkung einer erwachsenen Frau, die in unmittelbarer Nähe von uns steht und 

möglicherweise versucht, die kleinen Erdmännchen mit den Augen zu erfassen. Offensichtlich 

enttäuscht und genervt, nachdem die gefangenen Tiere nicht auftauchen und somit ihren 

Wunsch nicht erfüllen, seufzt sie und sagt: „Bis jetzt habe ich kein Tier gesehen. Wofür habe 

ich mein Geld überhaupt ausgegeben?!“ und verzerrt das Gesicht zu einer Grimasse. 

In diesem Moment denke ich mir, dass die wirklichen Tiere nicht da drinnen stehen, 

sondern täglich den Zoo besuchen. Durch diese die eigenen Interessen zufriedenstellenden und 

die private Sphäre der Zootiere, wo jedes Lebewesen in einem künstlich erstellten, am 

wirklichen Lebensraum nur ähnelnden Ort leben, verletzenden Aktionen wird mir klar, dass 

sich die Hintergründe Rilkes Gedicht nicht nur auf die prekären Lebensverhältnisse der Tiere 

in dem Sofioter Zoo, zu welchen auch die schlechte, manchmal kärgliche Ernährung und die 

fehlende Pflege durch reduziertes, ausgebeutetes Personal zählen, sondern auch auf die 

Menschen fokussieren. Die Gefangenschaft des menschlichen Denkens verursacht die 

Einsperrung tierischer Arten und Befriedigung menschlichen Verlangens. Es ist häufig 

schwierig, die „tausend Stäbe“ (V. 3) unseres mentalen, selbst erstellten Gefängnisses im Kopf 

zu brechen, um auf die andere Seite der Welt zu gelangen. 

Ich frage mich (und euch): Können wir uns eigentlich aus unserem eigenen Käfig 

befreien oder werden wir um unsere materialistischen Gedanken weiter kreisen, unfähig bis 

zum Ende unserer Tage die Grenzen zu überschreiten? 



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

237 

 

ESSAY: DIE SEHNSUCHT 

VON RAINER MARIA RILKE 

Bianka Mesova 

Sofioter Universität „St. Kliment Ohridski“ (Bulgarien) 

 

Wenn man in einem Kinderlexikon die Definition vom „Gedicht“ nachschlägt, steht 

normalerweise im ersten Satz, dass es in Versen geschrieben ist und es Gefühle und Gedanken 

ausdrückt. Als ich zum ersten Mal in der Schule über Gedichte gelernt habe, hat man mir auch 

beigebracht, dass es meistens eine Äußerung von Gefühlen und Emotionen darstellt. Aber 

welches Gefühl – Liebe, Trauer, Glück, wird im Gedicht am häufigsten geschildert und könnte 

es als Gattung repräsentieren? Welches Gefühl könnte das Gedicht, sein Wesen und seine Rolle 

vollständig erfassen?  

Die Sehnsucht ist ein hochkomplexer Zustand – ein inniges, intensives, bittersüßes 

Gefühl, das sich aber wie die Basisemotionen nicht so eindeutig zum Ausdruck bringen lässt. 

Sie ist sowohl mit unserem inneren Leben, Bedürfnissen und Zielen, als auch mit der 

Außenwelt, ihrer Unvollständigkeit und ihrer potenziellen Vervollkommnung eng verbunden. 

Diese Vielschichtigkeit, diese Verbindung zwischen Innerem und Äußerem, Persönlichem und 

Kollektivem ist nicht nur für die Sehnsucht charakteristisch – sie ist auch für die Bedeutung 

des Gedichtes prägend. Das Gedicht „Das ist die Sehnsucht“ von Rainer Maria Rilke umfasst 

dieses Streben des Menschen, mit etwas Größerem, etwas außerhalb seines Wesens und etwas 

jenseits des Fassbaren eins zu werden. Es ermöglicht dem Leser, zu sich selbst zurückzukehren, 

über die eigenen Beweggründe und Einstellungen zum Leben zu reflektieren, was im 

hektischen Alltag, der von sinnlosem Konsum, Dauerstress und konstanter Stimulation durch 

soziale Netzwerke geprägt ist, kaum noch möglich ist.  

Das Gedicht „Das ist die Sehnsucht“ beginnt mit dem inneren Zustand des lyrischen 

Ichs – seine Unruhe und sein Bedürfnis nach Zugehörigkeit, seine Verlorenheit, aber auch seine 

Hoffnung. Solche Emotionen sind dem zeitgenössischen Leser bekannt, denn die heutige Welt 

verändert sich ständig – technologisch, gesellschaftlich, politisch. Man bedarf Stabilität und 

gleichzeitig wünscht man sich Abwechslung und Fortschritt, deshalb nimmt man diese 

Veränderungen mit gemischten Gefühlen wahr, was der Einstellung des lyrischen Ichs 

gegenüber dem Leben entspricht. Des Weiteren rührt seine Selbstenthüllung den Leser an, denn 

sie ist untypisch für die Kommunikationsweise heute. Besonders in den sozialen Netzwerken 

trauen sich wenige Nutzer oder Inhaltsersteller, ihre Gefühle oder Erlebnisse der Öffentlichkeit 



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

238 

 

mitzuteilen, damit sie ihre Reputation nicht beschädigen. Und wenn sie es tun, geben sie oft zu 

viele private Details preis, um einen Schockwert zu erzeugen und dadurch Sichtbarkeit zu 

bekommen. Diese Vereinfachung und Kommerzialisierung der Gefühle führen dazu, dass 

Menschen immer mehr das Bedürfnis nach authentischem Kontakt mit sich selbst und mit den 

anderen spüren, was das Lesen von Gedichten ermöglichen kann.  

Das Gedicht „Das ist die Sehnsucht“ thematisiert auch eine spirituelle Suche, ein 

Verlangen nach der Ewigkeit, nach der Transzendenz. Diese Thematik steht im Gegensatz zur 

Priorisierung der Arbeit, des Materiellen und des Profits in der modernen Gesellschaft. Die 

Rolle des Menschen als Produzent und Konsument bestimmt weitgehend sein Verhalten – 

wobei man versucht, hocheffektiv zu sein  – und erwartet unmittelbare oder zumindest schnelle 

Ergebnisse seiner Arbeit. Diese Denkweise prägt nicht nur den Berufsweg vieler Menschen, 

sondern auch ihre Beziehungen, ihre Gewohnheiten und andere Aspekte ihres Privatlebens und 

Alltags. Wenn Spiritualität geübt wird, wird das durch populäre Praktiken wie Yoga oder 

tägliche Affirmationen gemacht, die von den meisten Menschen falsch oder oberflächlich 

verstanden werden. Das Lesen von Gedichten bietet dem Leser die Möglichkeit, das Verlangen 

nach etwas Unfassbarem selbst zu empfinden und die Erwartungen, Aussichten und Ansprüche 

der modernen Welt zu vergessen.  

Letztendlich bewirkt die Tätigkeit des Lesens von Gedichten eine innere Stille im Leser, was 

eine Kontemplation ohne Ablenkungen ermöglicht. Der fließende Rhythmus, die Musikalität 

von Rilkes Gedichten lösen einen Strömungszustand beim Leser aus.  Man wird dieser Ruhe, 

dieser vertieften Konzentration beraubt – durch die Überforderung und die Beschleunigung des 

Alltags sowie durch den Konsum von extrem verkürztem, überstimulierendem Inhalt in den 

sozialen Netzwerken und im Fernsehen. Das Lesen von Gedichten erfüllt das kollektive 

Bedürfnis nach einer Verlangsamung, nach Wahrnehmung und Reflexion.  

Ich habe das Gedicht „Das ist die Sehnsucht“ ausgewählt, denn dieses komplexe, 

ambivalente Gefühl erfasst meiner Ansicht nach das vielschichtige Wesen des Gedichtes als 

Gattung. Die Sanftheit, der Schmerz und der idealistische Charakter der Sehnsucht als Gefühl 

sind charakteristisch für Rainer Maria Rilkes Dichtung. Die Schönheit, die Metaphorik und die 

Symbolik seiner Gedichte bewegen den Leser, indem sie ihn in eine Traumwelt führen und ihn 

gleichzeitig fordern, über existenzielle Fragen und ihre gegenwärtigen oder individuellen 

Antworten nachzudenken. Diese Rolle der Gedichte ist für uns und unsere Welt heute relevant, 

denn sie unterscheidet sich wesentlich von der heutigen Lebensweise, Kommunikation und 

dem Inhalt der Massenmedien.  



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

239 

 

Das Gedicht als Gattung ist ein Ausdruck von Gefühlen und Gedanken, aber auch viel 

mehr. Heutzutage hat es mehrere, sich gleichzeitig widersprechende und ergänzende 

Bedeutungen. Es ermöglicht uns, unsere eigenen Erfahrungen zu vermitteln, aber auch diese 

der anderen mitzufühlen. Es kann einen flüchtigen Moment schildern oder zeitlich entfernte 

Epochen und Menschen miteinander verbinden. Das Gedicht kann Flucht, aber auch Kontakt, 

sogar Konfrontation mit der Welt oder sich selbst anbieten. Das Gedicht kann in schönen, 

harmonischen, aber auch in freien Versen geschrieben werden, wobei untypische Formen wie 

das Akrostichon und das Haiku die Vielfalt ergänzen. Es gibt Gedichte, die mehrmals bearbeitet 

und veröffentlicht werden, aber auch solche, die auf der Bühne als Slam Poetry spontan und 

lebhaft vorgetragen und durch Singen, Klatschen und Bewegungen ergänzt werden. Die 

Themen der Gedichte können alltäglich, lustig, ernsthaft und existenziell sein, indem sie 

Kinder, Teenager und Erwachsene beeinflussen. Für mich ist das Gedicht in der Gegenwart ein 

Risiko, authentisch vor sich selbst und vor anderen zu erscheinen, aber gleichzeitig die 

ehrlichste Möglichkeit, sich zu enthüllen und gehört zu werden – so wie man ist.  

 

* * * 

 

ESSAY: ENGELLIEDER VON RAINER MARIA RILKE 

Magdalena Babacheva 

Sofioter Universität „St. Kliment Ohridski“ (Bulgarien) 

 

Seit der Schöpfung der Welt schwebt eine von Natur aus göttliche Energie durch die Luft – 

eine Kraft, die mit ihrer Festigkeit und Reinheit den Menschen belebt. Es ist die schöpferische 

Kraft, dank der wir alle das Leben erleben dürfen, um diese Energie weiterzugeben und selbst 

zu genießen. Sie ist unter zahllosen Namen bekannt - jede Sprache hat ein eigenes Wort für sie, 

doch alle meinen dasselbe: jenes universale Gefühl, jenes immerwährende Glück… die Liebe.  

Als Menschen erleben wir die Liebe auf vielfältige Weise. Unsere Vorstellungen 

darüber, was Liebe bedeutet und was sie ausmacht, haben sich im Laufe der Zeit und durch 

unterschiedliche Kulturen stetig gewandelt. Doch es geht hier nicht nur um Epochen, um das 

Abendländische oder das Morgenländische in der Kultur – das wahre Gefühl der Liebe 

unterliegt keinem kulturellen oder historischen Wandel – es bleibt zutiefst persönlich, denn die 

eigene Identität prägt sich am stärksten in der Vorstellung der Liebe.  



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

240 

 

Die Liebesdichtung des Virtuosen Rainer Maria Rilke trägt eine so unverkennbare 

Identität, dass sie kaum übersehen werden kann. Seine Auffassung der Liebe gleicht einer 

farbenreichen, dichterischen Palette. Themen wie Vertraulichkeit, Sehnsucht und romantische 

Zuneigung behandelt Rilke mit besonderer Vorliebe. Werke wie Weißt du, ich will mich 

schleichen, Wenn es nur einmal so ganz stille wäre und Bei dir ist es traut sind in ihrer 

sinnlichen Bildsprache relativ selbsterklärend. Rilke ist aber vor allem durch jene Lyrik 

bekannt, in der eine tiefgründige, philosophische Weltanschauung verborgen liegt. In dieser 

rührenden Lyrik übermittelt Rilke eine Botschaft, die heutzutage immer noch von Bedeutung 

ist und zwar, dass die Liebe eigentlich ein stiller Spiegel ist, in dem wir nicht nur das Objekt 

unserer Gefühle erkennen und entdecken können, sondern auch ein Werkzeug, mithilfe dessen 

wir in unser Innerstes blicken können, um alle emotionale Last Schritt für Schritt zu entfernen.   

Im Strom dieser Gedanken hat sich die Idee entfaltet, dass Rilkes Werk Engellieder 

zwar von dem ewigen Thema der Liebe handelt, jedoch vor allem ihre transzendente 

Dimension hervorhebt. Diese besondere Art von Liebe — nicht das romantische Gefühl, an das 

wir zuerst denken würden, sondern die existenzielle, schöpferische Bewegung des Herzens — 

ist das, was uns den Weg nach einem erfüllten Leben voller Freude bahnt. In der ersten Strophe 

der Engellieder führt Rilke zwei Motive ein — das Motiv der Umarmung und jenes des Engels: 

Ich ließ meinen Engel lange nicht los, 

und er verarmte mir in den Armen 

und wurde klein, und ich wurde groß: 

und auf einmal war ich das Erbarmen, 

und er eine zitternde Bitte bloß. 

Durch diese Motive deutet Rilke die Dualität der Liebe an — einerseits haben wir die 

romantische Liebe, die durch die Umarmung symbolisch dargestellt ist, andererseits gestaltet 

die Figur des Engels dieses transzendentale, überirdische Gefühl. In diesen Zeilen sieht man 

eine sanfte Liebe, die ein fast menschliches Gesicht hat, aber unauslöschliche Spuren in der 

Seele hinterlässt. Der Engel — der oder die Andere — hat einen Teil von sich selbst verloren, 

trotzdem aber hat er dem lyrischen Ich geholfen, emotional zu reifen.  

Die zweite Strophe beschäftigt sich mit den Folgen dieser altruistischen Tat auf die 

Beziehung:  

Da hab ich ihm seine Himmel gegeben, – 

und er ließ mir das Nahe, daraus er entschwand; 

er lernte das Schweben, ich lernte das Leben, 

und wir haben langsam einander erkannt... 



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

241 

 

Jede der Figuren hat für sich selbst eine Lehre aus der Beziehung gezogen und ihre Wege sollen 

sich trennen. Es klingt traurig, vielleicht sogar tragisch, aber wir müssen zugeben, dass Liebe 

manchmal genau das ist – ein guter Lehrer, von dem wir lernen und weitermachen können. 

Manche Menschen treten in unser Leben, um zu geben oder zu nehmen, aber nicht, um zu 

bleiben.  

Seit mich mein Engel nicht mehr bewacht, 

kann er frei seine Flügel entfalten 

und die Stille der Sterne durchspalten, – 

denn er muss meiner einsamen Nacht 

nicht mehr die ängstlichen Hände halten – 

seit mich mein Engel nicht mehr bewacht. 

Wie in der letzten Strophe zum zweiten Mal bekräftigt, war der Engel der Geber. Nachdem 

alles zwischen den beiden vorüber ist, ist er frei zu fliegen – mit dieser Metapher vermittelt uns 

der Dichter, dass der Engel in Wirklichkeit durch nichts mehr belastet ist und sein eigenes 

Leben mit Freude und Glück füllen kann, um seiner Berufung zu folgen. Das lyrische Ich 

wiederum trägt nicht mehr die Last seiner Ängste, sondern ist frei. Nicht frei wie der Engel, 

denn der Engel, also der spirituell erhabene Mensch, trägt die absolute Freiheit des Geistes in 

sich – ohne Ängste, Befürchtungen oder alte seelische Schmerzen. Der Engel hat sie 

überwunden. Das lyrische Ich hingegen ist frei, den Weg der Befreiung gerade von diesen 

seelischen Qualen einzuschlagen – das sagt uns die Metapher der ängstlichen Hände. Es sind 

Hände, die bereits eine Last weniger tragen. Obwohl das lyrische Ich in der Nacht einsam ist, 

ist es nun in der Lage, seine Probleme selbst zu bekämpfen. Das lyrische Ich wird keine Angst 

haben, sich ihnen allein zu stellen, um die Freiheit seiner Seele zu verteidigen. 

Rilkes emotional aufgeladene Worte klingen mehr als 100 Jahren später immer noch 

aktuell und sind gefragt und beliebt besonders bei den jüngeren Generationen, denn die Liebe, 

wie Rilke sie beschreibt und wie sie in uns wirkt, ist keine abgeschlossene Erfahrung, sondern 

ein fortwährendes Werden – ein leises, aber mächtiges Streben nach innerer Wandlung, nach 

Entdeckung unserer persönlichen Schwächen und Stärken. Sie ist weder auf Dauerhaftigkeit 

angewiesen noch auf Gegenseitigkeit beschränkt, sondern entfaltet ihre schöpferische Kraft 

gerade im wachsenden Bewusstsein des eigenen Selbst. Sie besitzt die Macht, uns zu befreien 

und uns wachsen zu lassen. In Engellieder offenbart sich die Liebe als eine Form der 

Verwandlung: Der Engel, Symbol des Überirdischen und der Sehnsucht, ist nicht nur ein 

Gegenüber, sondern eine Projektionsfläche für das, was wir in uns zu erkennen beginnen. 

Durch ihn lernt das lyrische Ich, loszulassen, zu lernen, zu leben. So wird die Liebe zum Lehrer, 



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

242 

 

zum Spiegel, zur Kraft, die uns leise formt. Am Ende steht nicht nur eine Abschiedsgeste, 

sondern ein Versprechen: Dass jedes echte Gefühl uns verändert – und diese Veränderung 

vielleicht das ist, was von der Liebe bleibt. Sie drängt sich zu unseren Seelen durch, um uns 

tief zu berühren.  

Die Essenz der Liebe. Die Flügel, die sie uns schenkt. Der Flug der Seele... ein ewiges 

Streben... 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


	DER ESSAY-WETTBEWERB (2025): 
„RILKE HEUTE – WORTE, DIE BLEIBEN“ – EINE EINLEITUNG
	Vian Kisyova
	Gergana Georgieva
	Bianka Mesova
	Magdalena Babacheva


