
Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

106 

 

„ANKUNFT IN WÖRTERN“: REFLEXIONEN ÜBER SPRACHE IN 

DEUTSCHSPRACHIGER MIGRATIONSLITERATUR 

Eva Patsovska-Ivanova 

Sofioter Universität „St. Kliment-Ochridski“ (Bulgarien) 

 

 

“ARRIVAL IN WORDS” – REFLECTIONS ON LANGUAGE IN 

GERMAN MIGRATION LITERATURE 

Eva Patsovska-Ivanova 

Sofia University St. Kliment Ohridski (Bulgaria) 

 

https://doi.org/10.60055/GerSk.2025.5.106-121 

 

Abstract: Der Artikel geht von den Werken dreier deutschsprachiger Autor*innen mit 

Migrationshintergrund aus: Abbas Khider, Saša Stanišić und Marica Bodrožić. Vor dem 

Hintergrund einer sprachlich-stilistischen Analyse von Passagen aus ausgewählten Texten wird 

über die verschiedenen Herangehensweisen der Autor*innen an die für sie ursprünglich fremde 

deutsche Sprache reflektiert. Ob die ironiebeladene Haltung von Abbas Khider in Deutsch für 

alle. Das endgültige Lehrbuch (2019), der liebevolle, vertraulich-verschwörerische Umgang 

mit Sprache von Marica Bodrožić in Sterne erben, Sterne färben (2007) oder das 

mehrschichtige, semantische Besonderheiten mit narrativen Methoden verknüpfende 

Vorgehen von Saša Stanišić in Herkunft (2019) – alle diese Verfahrensweisen spiegeln eine 

entsprechende Art der Realitätsbewältigung wider. Eine notwendige Realitätsbewältigung, die 

aus dem erlebten Lebenswandel, sowie aus dem Bedürfnis nach sprachlicher Integration und 

nach Selbstbestimmung resultiert. In einem weiteren Schritt werden deswegen die ermittelten 

Herangehensweisen an Sprache auf die veränderten Identitätskonzepte bezogen und 

theoretisch begründet. Zur theoretischen Grundlage dienen dabei sowohl 

sprachwissenschaftliche Untersuchungen über Migrantensprachen wie z. B. von Uwe Hinrichs 

als auch kulturtheoretische Ansätze wie diejenigen von Homi K. Bhabha und der Forschung 

über Inter- und Transkulturalität. Ein besonderes Augenmerk gilt dabei den von den 

Autor*innen selbst in den ausgewählten Werken integrierten Reflexionen über Sprache und 

ihre Rolle auf der Suche nach der eigenen Identität. 

Schlüsselwörter: Sprache, Migrationsliteratur, Abbas Khider, Saša Stanišić, Marica 

Bodrožić 

 

 

Abstract: The article is based on the works of three German-speaking authors with a 

migration background: Abbas Khider, Saša Stanišić and Marica Bodrožić. Against the 

background of a linguistic and stylistic analysis of passages from selected texts, the authors’ 

different approaches to the German language, which was originally foreign to them, are 

reflected on. Whether the ironic attitude of Abbas Khider in Deutsch für alle. Das endgültige 

https://doi.org/10.60055/GerSk.2025.5.106-121


Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

107 

 

Lehrbuch (2019), the loving, confidentially-conspiratorial use of language by Marica Bodrožić 

in Sterne erben, Sterne färben (2007) or the multi-layered approach of Saša Stanišić in Herkunft 

(2019), which combines semantic characteristics with narrative methods – all these procedures 

reflect a certain way of coping with reality. A necessary act of coping with reality that results 

from the life-changing experiences they have had as well as from the need for language 

integration and self-determination. As a further step, the identified approaches to language are 

related to the revised identity concepts and justified theoretically. Linguistic studies on 

migration literature such as those by Uwe Hinrichs serve as a theoretical basis as well as 

cultural theoretical approaches such as those by Homi K. Bhabha and other researchers on 

inter- and transculturality. Particular attention is paid to the reflections on language and its role 

in the search for one’s own identity that the authors themselves have integrated into the selected 

works. 

Keywords: language, migration literature, Abbas Khider, Saša Stanišić, Marica 

Bodrožić 

 

 

Wenn wir an die Worte denken, mit denen Emine Sevgi Özdamar ihren Erzählband 

Mutterzunge (1990) beginnen lässt: „In meiner Sprache heißt Zunge: Sprache. Zunge hat keine 

Knochen, wohin man sie dreht, dreht sie sich dorthin“ (Özdamar 2022, 9), dann können wir 

aus ihnen zwei wichtige Aspekte der Einstellung der Erzählerin herauslesen. Einerseits 

bezeichnet die auf Deutsch berichtende Erzählerin mit „meiner Sprache“ offensichtlich das 

Türkische und nicht das Deutsche. Andererseits verweist sie mit dem „Drehen“ der Zunge 

darauf, dass man unter bestimmten Umständen dazu fähig ist, sich jegliche Sprache zu eigen 

zu machen und mit ihr vertraut zu werden. 

Der vorliegende Artikel konzentriert sich, auch dadurch veranlasst, auf die 

Einstellungen, die drei deutschsprachige Autor*innen mit Migrationshintergrund ihre 

Erzähler*innen zum Ausdruck bringen lassen. Dementsprechend hat er das Ziel, ihre 

Herangehensweisen an die für sie ursprünglich fremde deutsche Sprache, sowie ihre 

Reflexionen darüber zu untersuchen. Eine solche Untersuchung kann nicht ohne die 

Berücksichtigung der verschiedenen Identitätskonzepte erfolgen, die in den Texten verankert 

sind, daher gilt das Augenmerk im zweiten Teil des Artikels den in den Texten zu 

erforschenden Auffassungen von Identität und Herkunft. 

Die drei Texte, anhand derer hier über die jeweils vertretenen Erzählhaltungen 

reflektiert wird, sind die Bücher Deutsch für alle. Das endgültige Lehrbuch von Abbas Khider, 

Herkunft von Saša Stanišić und Sterne erben, Sterne färben von Marica Bodrožić. So 

unterschiedlich sie auch sein mögen, lässt sich jedoch eine Gemeinsamkeit unter ihnen 

beobachten – ihre Auseinandersetzung mit der deutschen Sprache und mit dem Prozess ihrer 

Aneignung. Gerade deswegen fällt die Wahl auf sie – weil darin drei verschiedene Positionen 



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

108 

 

der deutschen Sprache gegenüber zum Ausdruck kommen. Die zeitliche Abfolge des 

Erscheinens der Bücher (die Texte von Khider und Stanišić erschienen 2019, dieser von 

Bodrožić aber schon 2007) und die Herkunft ihrer Verfasser*innen (Bodrožić und Stanišić 

kommen beide aus dem ehemaligen Jugoslawien, Khider aber ist irakischer Abstammung) 

spielen dabei eine geringere Rolle. 

Vor einer detaillierten Auseinandersetzung mit den konkreten literarischen Werken 

müssen wir jedoch ihren Ort innerhalb des deutschsprachigen Raums spezifizieren. Marica 

Bodrožić und Saša Stanišić sind beide als Kinder von jugoslawischen Migranten nach 

Deutschland umgesiedelt (ihre Eltern waren Gastarbeiter bzw. Kriegsgeflüchtete) und sie 

assoziieren einen wesentlichen Teil ihrer frühen Kinder- bzw. Jugendzeit mit dem Leben 

innerhalb und mit der deutschen Sprache. Abbas Khider erreichte Deutschland, wo er zunächst 

das Asylrecht und dann die deutsche Staatsbürgerschaft erhielt, im Erwachsenenalter. Diese 

Besonderheiten der Biografie der Autor*innen bleiben, wie sich später zeigen wird, nicht ohne 

Einfluss auf ihre Relation zur deutschen Sprache, die dann in autobiografischen Zügen auf ihre 

Erzähler*innen übertragen wird. Wichtig ist aber darüber hinaus, dass sowohl ihre Herkunft 

als auch die von ihnen behandelten Themen in Büchern wie „Tito ist tot“ (Bodrožić, 2002), 

„Wie der Soldat das Grammophon repariert“ (Stanišić, 2006) oder „Der falsche Inder“ (Khider, 

2008) die drei Autor*innen zu Vertreter*innen der sogenannten Migrationsliteratur machen. 

Es ist demzufolge notwendig, dass die Auseinandersetzung mit den hier zu untersuchenden 

Werken vor diesem Hintergrund erfolgt. Einige der Merkmale der Migrationsliteratur, die auch 

für die vorliegende Untersuchung relevant wären, sind Reflexionen über die Vergangenheit 

und über die eigene Herkunft, Identitätssuche sowie das Erzählen als sinnstiftende Handlung. 

Als Vertreter der Migration haben die ausgewählten drei Autor*innen Erfahrungen der 

Fremdheit und der sozialen und kulturellen De-platzierung gemacht, haben sich im Sinne von 

Homi K. Bhabha im „Treppenhaus als Schwellenraum zwischen Identitätsbestimmungen“ 

(Bhabha 2000, 5) befunden. 

Die Erfahrung der Fremdheit setzt Migrationsautor*innen einerseits mit der 

Distanziertheit und den zu überwindenden Vorurteilen der Einheimischen auseinander. 

Zygmund Baumann zufolge1 ist das Fremde außerhalb der Freund-Feind-Opposition zu 

situieren. Es befindet sich insofern auch außerhalb des eindeutig Identifizierbaren und stellt 

jegliche Oppositionsbildung in Frage, was in den Einheimischen Angstgefühle und innere 

 
1 Die hier kurz gefasste Darstellung von Baumanns theoretischem Ansatz wird in Anlehnung an Svetlana 

Arnaudovas Artikel Von der Relevanz soziologischer Erkenntnisse für die literarische Interpretation von Werken 

der Migrationsliteratur: Saša Stanišićs Roman Herkunft (2020) gemacht. 



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

109 

 

Abwehr auslöst oder wie Svetlana Arnaudova das treffend auf den Punkt bringt: Fremde 

„gelten […] als bedrohlich, weil sie sich der Eindeutigkeit entziehen und für eine Position des 

Weder-noch und des Sowohl-als-auch stehen“ (Arnaudova 2020, 116). Mit solchen 

Einstellungen sieht sich dann der Mensch mit Migrationshintergrund als Individuum unter 

anderem konfrontiert und muss seine sowohl handlungsorientierten als auch sprachlichen 

Wege zu den Einheimischen finden. 

Die Erfahrung von Grenzsituationen und Schwellenräumen stellt andererseits die 

Identität der Autor*innen mit Migrationshintergrund in Frage und sie sehen sich dazu 

herausgefordert, über ihre Identität nachzudenken und sie an neuen Orten zu suchen. Homi K. 

Bhabha betont in seinem Buch Die Verortung der Kultur (1994), dass die Perspektive selbst, 

„von der aus wir die kulturelle Identität betrachten“ (Bhabha 2000, 54), zu überdenken sei. 

Dabei geht er davon aus, dass Begriffe wie Kultur, Identität, Differenz nicht nur einer neuen 

Definition, sondern auch einer neuen Herangehensweise an die Definition bedürfen. Für 

Autor*innen mit Migrationshintergrund und für die Belange der Migrationsliteratur ist eine 

solche Neudefinierung eine Basis, von der aus über die gemachten Grenzerfahrungen 

angemessener zu reflektieren wäre. 

Für die vorliegende Untersuchung wären hierbei auch die Feststellungen, die Elisabeth 

Bronfen und Bernd Stiegler im Zusammenhang mit Bhabhas Ideen treffen, von Relevanz. 

Bronfen fasst Bhabhas Gedanken folgenderweise zusammen: „Differenz ist nicht die Marke 

für eine Grenze zwischen Innen und Außen, zwischen Zentrum und Rändern, sondern ein 

unumgänglicher Ort mitten im Zentrum.“ (Bronfen 2000, XI), während Stiegler auf folgende 

zentrale Frage in Bhabhas Überlegungen aufmerksam macht: „Wie kann man […] plurale 

Identitätskonzepte in einer Tradition denken, die auf Identität und klare Differenzen setzt?“ 

(Stiegler 2015, 115). Die erste Feststellung kann auf die ambivalente Situation von Migranten 

im Aufnahmeland bezogen werden, wo sie „anzukommen“ versuchen. Die zweite ist 

mehrdeutig zu lesen und kann, wie wir sehen werden, auch eine Relation zu den 

Herausforderungen beim Umgang mit der Definition von Herkunft haben. Menschen mit 

Migrationshintergrund stehen nämlich an der Schwelle zwischen zwei oder mehreren Kulturen, 

in einem „dritten Raum“ im Sinne von Bhabha, wo die verschiedenen kulturellen 

Besonderheiten, die ihnen eigen sind, nicht ineinander verschmelzen, sondern vielmehr 

harmonisch nebeneinander funktionieren sollten. Der Weg zu dieser Harmonie, zur 

Versöhnung mit der hybriden Existenz ist laut Arnaudova gekennzeichnet durch „das sich 

ständig verschiebende Moment der Identifikation“ (Arnaudova 2020, 124). 



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

110 

 

Identifikation setzt voraus, dass man sich mit der eigenen Identität auseinandersetzt, 

welche in Zeiten der Globalisierung aus einem neuen Blickwinkel zu betrachten ist. Das, was 

David Pappalardo „the dawn of the traditional Eriksonian identity“ (Pappalardo 2021, 3) nennt, 

führt uns zur Vorstellung vom Selbst als einer variablen, flexiblen, ambivalenten Einheit, die 

nicht mehr durch Eriksonische Dimensionen wie Kontinuität und Kohärenz charakterisierbar 

ist, sondern vielmehr durch das von Heiner Keupp beschriebene Modell der „patchwork“-

Identität. Bei diesem Modell wird die Identität als eine Gesamtheit aus mehrschichtigen 

kulturellen Besonderheiten angesehen, die sich mit den verschiedenen Erfahrungen der Person 

überlagern und in einem ständigen Prozess der Entwicklung sind oder wie das Pappalardo 

zusammenfasst: „individuals never stop redefining and reediting their self-conception 

throughout their lifes“ (Keupp et. al. 2006, 190).  

Ein wichtiger Punkt bei Keupps Modell ist, dass er der Tatsache Rechnung trägt, dass 

Personen ihre Identität auch durch den Akt der Narration bzw. durch sprachliche Mittel 

konstruieren können (vgl. Keupp et. al. 2006, 207 – 208). Sprachlichen Äußerungen wohnen 

bestimmte Normen, Einstellungen und ästhetische Muster inne, die für die jeweilige Kultur 

spezifisch sind, sodass jede Begegnung mit einer neuen Sprache sowie die Benutzung einer 

anderen Sprache neue Möglichkeiten für die individuelle Entfaltung und für die 

Selbstwahrnehmung bietet. Aus diesem Grund lässt sich das Konzept vom Self-redifining und 

-reediting durch die These der Sprachwissenschaftlerin Bonny Norton ergänzen, dass „every 

time language learners speak, read ot write the target language, they are not only exchanging 

information with members of the target community, they are also organizing and reorganizing 

a sense of who they are and how they relate to the social world“ (Norton 2013, 4). Nicht zufällig 

erweitert Arnaudova, Baumann zufolge, den Komplex der „natio-ethno-kulturelle[n] 

Zugehörigkeit“, welcher für die Migrationsforschung relevant ist, um „die Komponenten 

Sprache und Religion“ (Arnaudova 2020, 118). Sprache und die jeweilige Relation dazu spielt 

eine wesentliche Rolle im Prozess der Identitätssuche, den Autor*innen mit 

Migrationshintergrund und dementsprechend auch ihre literarischen Figuren durchmachen 

müssen. 

Um das weiter zuzuspitzen, sei hier in Anlehnung an Doerte Bischoff, die unter 

anderem2 das Erzählen als identitätsstiftend bei Autor*innen mit Migrationshintergrund 

 
2 In ihrem Artikel Flucht und Exil in der Gegenwartsliteratur: Begriffsverhandlungen, vernetzte Geschichten, 

globale Perspektiven (2021) geht Doerte Bischoff auf eine mögliche Lösung für die obengenannte, bei Baumann 

und Arnaudova behandelte Problematik ein, die sich auf die Einstellung der Einheimischen Migranten gegenüber 

bezieht. Sie setzt die Lösung in eine Relation zur Verbindung des Fremden mit etwas Bekanntem: „Wie 

Flüchtende wahrgenommen und empfangen werden, hängt dabei offensichtlich stark damit zusammen, an welche 



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

111 

 

behandelt, an folgende Worte von Ilija Trojanow erinnert: „Wer bin ich. Das ist die Frage, die 

andere stellen. Ich bin meine Sprache […] und diese Sprache, das ist viele“ (Bischoff 2021, 

43). Sprache wird hier folglich nicht einfach als Mittel zur Findung der Identität aufgefasst, 

sondern sogar als Identifikationsobjekt und -raum zugleich. Genau wegen dieser Relevanz von 

Sprache sollen im Folgenden die Reflexionen der Erzähler*innen in den von mir ausgewählten 

drei Werken über Sprache behandelt werden. 

Ein erster Blick über diese Werke im Allgemeinen lässt schließen, dass es sich dabei 

um drei verschiedene Genres handelt. Während Bodrožićs Buch als „autobiografische Prosa“ 

charakterisiert wird, ist Herkunft von Saša Stanišić eher ein autofiktionaler Roman und Khiders 

Deutsch für alle trägt zwar formal in seinem Untertitel die Bezeichnung „Lehrbuch“, kann aber 

wegen seines Inhalts und nicht zuletzt wegen der darin enthaltenen Vorbemerkung „Dies 

Büchlein ist ein ernsthafter sprachwissenschaftlicher Schwachsinn“ nicht als solches aufgefasst 

werden. Spätestens bei dieser Bemerkung wird es für den Leser deutlich, dass dem Werk von 

Abbas Khider eine ironische Haltung innewohnt. Er ist deswegen vielmehr als eine Satire zu 

verstehen. 

Diese Unterschiede im Genre sind auch damit verbunden, dass auf der anderen Seite 

die zu untersuchenden drei Texte über den Prozess des Erwerbs der deutschen Sprache 

verschiedenartig reflektieren. Bei Khider ist sie „ein Ungeheuer“ (Khider 2019, 19), dessen 

Erlernen den Erzähler große Mühe gekostet hat: „Ich kämpfte so sehr. Ich fing so oft an. Ich 

gab oft auf“ (ebd., 28). Hier wird also der Spracherwerb mit höchster Anstrengung assoziiert, 

was auch die zumindest scheinbar wichtigste Aufgabe des Buches rechtfertigen sollte: „Seit 

ich die deutsche Sprache kenne, träume ich auch nicht mehr davon, die Welt zu verändern. Ich 

habe hier nur noch ein Ziel im Leben: Ich will diese Sprache erneuern und dabei meine 

linguistischen Traumata bewältigen“ (ebd., 26). 

Bei Stanišić wird die deutsche Sprache mit dem Bild eines Koffers gleichgesetzt, er 

„lässt sich einigermaßen gut packen, aber schlecht transportieren“ (Stanišić 2020, 133), weil 

das Deutsche „einen Kern hatte, hart wie der einer Pflaume“ (ebd., 125). Und erst im Laufe der 

Zeit, mit der Anhäufung von immer mehr Kenntnissen wird „der Koffer aus Sprache […] mit 

mehr Gepäck leichter […]. Du beginnst Geschichten zu schreiben“ (ebd., 136). Sprache ist hier 

also kein monströses Geschöpf, sondern sie ist eine lange Reise, die unternommen werden 

muss und auf der man Erfahrungen sammelt und den Weg zu sich selbst findet. 

 
Erfahrungen und gesellschaftlich etablierten Narrative angeknüpft werden kann, wie also die unübersichtlich und 

tendenziell bedrohlich wirkenden Ereignisse mit Vertrauten vermittelt werden können.“ (Bischoff 2021, 29). 



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

112 

 

Für die Erzählerin von Marica Bodrožić ist die deutsche Sprache ein „Gerüst“, „eine 

Erinnerung der Seele“ (Bodrožić 2007, 11), die sie lehrt, „daß das Sagbare begrenzt ist“ 

(ebd., 18). Diese Begrenzung erweist sich aber im Fall der Erzählerin als fruchtbar: „In der 

deutschen Sprache habe ich begonnen, diese Grenzen zu verstehen und an das Leben zu 

glauben […] Das Größere der Freiheit ist mir im Deutschen möglich geworden, gerade durch 

den Entzug alles Vertrauten“ (ebd., 18). Sprache wird folglich in diesem Text mit einer 

Erneuerung assoziiert, die die Lebensauffassungen der Erzählerin von Grund auf ändert und 

sie zugleich zu etwas tief in ihrer Seele Verankertem zurückbringt. Die Auseinandersetzung 

mit der neuen Sprache ist daher nicht als einen Bruch, sondern vielmehr als einen Aufbruch in 

die Freiheit zu verstehen, weswegen sie zu der besonderen Rolle einer zweiten Muttersprache 

erhoben wird. 

Sprache ist zudem in allen drei Werken etwas Ambivalentes – sie ist sowohl etwas 

Neues, was erlernt werden sollte, damit neue Wege und Möglichkeiten im Leben erschlossen 

werden, als auch ein Schauplatz des Fremdseins. Schon an der Oberfläche der Sprache kommt 

das Fremde leicht zum Vorschein: die sprachlichen Zeichen, die Buchstaben im Namen, sind 

es, die die Erzählerin von Bodrožić und den Erzähler von Stanišić gleich als fremd im 

deutschen Kontext herausstellen, das „Häkchen im Namen“ (Stanišić 2020, 61), „die slawisch 

gewobenen Buchstabenwelten“ (Bodrožić 2007, 19) signalisieren über die Fremdheit der 

Namensträger und rufen in den Einheimischen die gemischten Gefühle der Hilflosigkeit und 

der Voreingenommenheit zugleich hervor. Sprache ist es wieder, die zu beleidigenden 

Qualifikationen wie „Kanacke[n]“ (Stanišić 2020, 154; Khider 2019, 26) benutzt wird, um 

Ausgrenzung zu versprachlichen und so das ganze Paradigma von aussprachebezogener 

Verwirrung bis hin zum ausdrücklichen Fremdenhass sichtbar zu machen. 

Bei Bodrožić und Khider ist das Gefühl des Fremdseins jedoch nichts Neues, sondern 

etwas, was sie auch in ihrem Herkunftsland erlebt haben. In ihrer zwischen Dalmatien und 

Herzegovina verbrachten Kindheit fühlte sich die Erzählerin von Bodrožić wegen des 

Gebrauchs verschiedener Dialekte auch im Heimatort fremd: „natürlich geschah uns Kindern 

immer die Fremdheit“ (Bodrožić 2007, 62). Für Abbas Khiders Erzähler, der im Irak aus 

politischen Gründen verhaftet und gefoltert wurde, ist die Erfahrung der Fremdheit im eigenen 

Land eine schmerzhafte gewesen. Bei Stanišić wird das Fremde eher als eine neue 

Herausforderung nach dem Umzug nach Deutschland dargestellt und daher auch sprachlich 

zugespitzt: „Wir teilten uns mit Fremden ein fremdes Leben in der Fremde“ (Stanišić 2020, 

125). Fremdheit hat also in allen drei Fällen ihre vielen Dimensionen, die sich, wie auch 

Svetlana Arnaudova betont, nicht selten auf der sprachlichen Ebene artikulieren. 



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

113 

 

Auf der anderen Seite ist aber gerade die Sprache, welche von manchen der 

Autor*innen dazu genutzt wird, dem Gefühl des Fremdseins nicht einfach entgegenzuwirken, 

sondern das Konzept des Fremden (ganz im Sinne von Homi K. Bhabha) zu überdenken. Die 

Existenz der „ARAL-Crew“ im Buch von Stanišić legt den Beweis dafür ab, dass Fremdheit 

gelegentlich auch ein Grund zum Zusammenkommen sein könnte und die sogenannte „ARAL-

Literatur“, die als „Deutsch, besprenkelt mit der Muttersprache, wirklich schön“ (Stanišić 

2020, 202) charakterisiert wird, zeigt wie verschiedene Sprachen sich gegenseitig bereichern 

könnten. Das geschriebene Wort verhilft ferner Marica Bodrožić dazu, den Nationalitäts-

Begriff auf seine Relevanz hin zu hinterfragen und somit das Fremde als eine Illusion zu 

entpuppen: 

Wie unabsetzbar Nationalität ist, merkt jeder, der sich nur ein bißchen hinauswagt, weg aus seiner staubig 

kleinen, hinein in eine größere Welt. Das Größere ist immer das uns noch Unbekannte. Es ist nicht das 

Fremde. Das Fremde ist eine Erfindung der Ethnologen. (Bodrožić 2007, 56) 

 

Solcherweise gelingt es der Autorin ganz im Sinne von Bhabha bekannte Größen wie 

„Nationalität“ und „Fremde“ kritisch zu überdenken und neu zu definieren. 

Bevor es aber zu solchen Leistungen kommt, bedeutet die Ankunft in der neuen 

deutschen Sprache für die drei Erzähler*innen eine große Herausforderung, die mühsam vom 

anfänglichen Schweigen über die allmähliche Anhäufung von Sprachkenntnissen zur 

Redegewandtheit führt. „Ich weiß noch, wie es sich anfühlt, für etwas keine Sprache zu haben“ 

(Stanišić 2020, 138, Hervorh. im Orig.), teilt Stanišićs Erzähler mit und artikuliert dadurch das 

Gefühl des Entzugs des Ausdrucksvermögens, welcher eine Infragestellung der eigenen 

Identität in sich birgt. Genauso ergeht es der Erzählerin von Bodrožić als Kind, die anfangs in 

Deutschland schweigt. Sie denkt damals beispielsweise über die Probleme nach, welche ihr 

slawischer Name den Deutschen bereitet, gibt jedoch zu: „es ist aber kein Satz in ihm [dem 

Kind] entstanden wie heute in mir“ (Bodrožić 2007, 19). Das Schweigen markiert hier die 

Verunsicherung der Identität. „Das Ich scheint am Anfang“, wie Raluca Rădulescu in einem 

Artikel über die Hybridität in Sterne erben, Sterne färben schreibt, „an der Schwelle zwischen 

zwei Sprachen verfangen zu sein“ (Rădulescu 2012, 3). 

Bei Abbas Khider wird das anfängliche Schweigen zwar nicht thematisiert, der Leser 

wird aber mit dem Problem von Arabern mit den deutschen Umlauten vertraut gemacht, welche 

ihn von den Muttersprachlern „isolieren“ (Khider 2019, 20). Das Resultat: der Erzähler bedient 

sich beim Sprechen einer besonderen Methode, indem er versucht, umlautfreie Sätze zu 

formulieren. Dies könnte als eine spezifische Form der Ausdrucks- und somit der 



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

114 

 

Identitätseinschränkung angesehen werden – der Sprecher ist beim Ausdrücken seiner 

Gedanken nicht frei. 

Immerhin wird aus allen drei Werken ersichtlich, dass ihre Erzähler ein Niveau der 

Sprachbeherrschung erreicht haben, auf dem sie sich kritisch mit dem Deutschen 

auseinandersetzen können. Das kommt besonders stark in den Texten von Khider und Stanišić 

zutage. Abbas Khider nennt, wie schon erwähnt, sein Buch ein „Lehrbuch“ und setzt sich 

schrittweise mit verschiedenen grammatischen Besonderheiten des Deutschen auseinander, 

wobei er Rationalisierungsvorschläge macht, sodass ein „Wohltemperiertes Deutsch“ (Khider 

2019, 27) entstehen könne. Natürlich benutzt er dies als einen Vorwand, um fundamentale 

Überzeugungen jeglicher Art satirisch zu verurteilen und eine Botschaft zu übermitteln, welche 

Martin Schönemann folgenderweise treffend formuliert: „Sein Rationalisierungsvorschlag 

endet, wo jede Rationalisierung endet, wenn man sie konsequent genug dekretiert: im Hass“ 

(Schönemann 2019). Aber dennoch stellt der Text von Khider auch eine Reflexion über die 

Sprache dar, der tiefgreifende Sprachkenntnisse zugrunde liegen. Es fehlt jedoch die 

Identifikation mit dem Deutschen, ihm wird vielmehr kritisch gegenübergestanden. 

Bei Stanišić manifestieren sich solche detaillierten Kenntnisse über die deutsche 

Sprache im Kapitel Bruce Willis spricht Deutsch, in dem von verschiedenen grammatischen 

Besonderheiten des Deutschen ausgehend über den Prozess des Spracherwerbs reflektiert wird. 

Viel aufschlussreicher über die Rolle von Sprache wären aber zwei andere Textteile. Erstens 

denkt sein Erzähler in einem Moment, in dem es seiner Großmutter nicht mehr gut geht, 

darüber nach, dass es „kein Wort für alle Wörter“ (Stanišić 2020, 228) geben könnte, weil alle 

Begriffe sehr schnell alt und durch andere verdrängt werden. Vor dem Hintergrund dieser 

Überlegungen kann man besser nachvollziehen, warum er sich die ganze Geschichte lang 

weigert, eine eindeutige Erklärung dessen zu geben, was für ihn eigentlich Herkunft bedeutet. 

Herkunft wird nämlich immer wieder neu definiert, schrittweise und nie ausschöpfend: 

„Herkunft ist Großmutter […] Herkunft sind die süß-bitteren Zufälle, die uns hierhin, dorthin 

getragen haben […] Herkunft ist Krieg.“ (Stanišić 2020, 66 – 7). Das sich ständig 

verschiebende Moment der Identifikation, welches Svetlana Arnaudova hervorhebt, findet bei 

Stanišić seine Manifestation darin, dass er den Akt des Definierens von Herkunft, dem Wort 

für alle Wörter, immer wieder verschiebt. 

Zweitens finden wir die Identitätssuche anhand von Sprache an den slawischen Wörtern 

poskok und Oskoruša deutlich markiert. Die Angst, die der Erzähler mit dem Wort poskok 

verbindet, ist eine „semantische“ (Stanišić 2020, 38), sie ist durch den Klang und die 

assoziative Welt des Serbo-Kroatischen bedingt und nicht so sehr auf die Schlangenart selbst 



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

115 

 

zurückzuführen. Der Beweis dafür ist die Behauptung: „Das übersetzte Wort – Hornotter – 

lässt mich kalt“ (ebd., 27). Ebenso verhält es sich mit dem Ortsnamen Oskoruša, der wörtlich 

„Speierling“ bedeutet: Oskoruša hat nämlich nicht nur ein „harte[s] slawische[s] Ende[…]“ 

(ebd., 30), es besitzt zudem einen symbolischen Wert – ein Speierling hat zwei Seiten, eine 

süße und eine bittere, wie das Migrantendasein, wie die Herkunft. Es ist folglich die Semantik, 

welche den Autor dazu bewegt, diese beiden Wörter der Herkunftssprache in seinen auf 

Deutsch verfassten Text zu integrieren, um solcherweise ein mehrschichtiges Ganzes zu 

erzeugen. Im Zusammenhang mit solchen Verwendungen kommt der Sprachwissenschaftler 

Uwe Hinrichs zur Schlussfolgerung, dass „Migranten auch einen gehörigen Teil ihrer 

muttersprachlichen Semantik mit in die Fremdsprache und in den fremden Kulturraum 

hinübernehmen“ (Hinrichs 2013, 248, Hervorh. im Orig.). Der Codeswitching, welchen 

Stanišić durch den Gebrauch der zwei Wörter unternimmt, kann laut Hinrichs auch als ein 

„Mittel“ betrachtet werden, „Identität zu erschaffen: eine unerwünschte soziale Identität zu 

leugnen, eine neue Identität zu setzen, eine eindeutige Identität zu canceln, eine hybride, vage, 

vieldeutige Identität anzudeuten“ oder aber um Identität „bewusst in die Schwebe zu halten.“ 

(ebd., 258, Hervorh. im Orig.). Nicht zufällig ist der Ort Oskoruša im Buch ein Sinnbild der 

Tradition im alten Sinne – damit sie dem Erzähler die Frage aufwirft, die Stiegler im 

Zusammenhang mit Bhabhas Ideen stellt: „Wie lassen sich denn plurale Identitätskonzepte in 

einer Tradition denken, die auf Identität und klare Differenzen setzt?“ (Stiegler 2015, 115).  

Eine eindeutige Antwort darauf kann und will der Erzähler nicht geben und behauptet 

stattdessen, indem er der Herkunft auch eine zeitliche Dimension zuweist: „Ich wäre am 

liebsten in zwei Zeiten zugleich“ (Stanišić 2020, 284). 

Die deutlichste Harmonisierung von beiden Sprachen – der deutschen und der 

Herkunftssprache, zu einem hybriden Ganzen lässt sich am Text von Marica Bodrožić 

beobachten. Dort vermischt sich die erste, an sich schon hybride Sprache, wie die Erzählerin 

das selber charakterisiert, nämlich als „etwas Hybrides, […] aus Kreuzungen und Ahnungen 

bestehendes Gemisch“ (Bodrožić 2007, 96) mit der Sprache des Aufnahmelandes und entlädt 

sich in ein sprachschöpferisches Potenzial, welches in Wortkreationen wie 

„Buchstabenpulver“, „Hautnachbarschaft“ oder „Echoraum“ seinen Ausdruck findet. Ferner 

befähigt die so entstandene Mischung aus Sprachkompetenzen die Erzählerin dazu, 

bedeutungsträchtiger Wortrelationen gewahr zu werden, welche für einen Muttersprachler des 

Deutschen verborgen bleiben, wie z. B. Wunde und Wunder, Engel und Enge oder die 



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

116 

 

titelgebende Relation zwischen erben und färben3. Elisabetha Vinci zufolge macht diese 

Fähigkeit, deutsche Wörter zu analysieren – „the ability to analyse German words, finding 

original connections among them“ (Vinci 2021, 201), Sprache zum wichtigsten Protagonisten 

des Buches Sterne erben, Sterne färben: „Language ist the main character of the book“ (ebd.). 

Durch diese Hervorhebung von Sprache wird seine zentrale Rolle sowohl für die 

Identitätsfindung als auch für die „Ankunft“ (um ein Wort von Bodrožić zu benutzen) in die 

neue Kultur noch deutlicher. Indem Bodrožićs Erzählerin außerdem die obengenannten 

Wortkreationen nutzt, erzeugt sie in den Lesern ein Gefühl der Überraschung und ermöglicht 

ihnen die Selbstreflexion über ihr Gespür für Sprache: „these words, which produce surprise 

in readers and give them the possibility of metacritically reflecting on their sense of language“ 

(Vinci 2021, 204). Diese neue Perspektive auf die deutsche Sprache hat laut Vinci eine 

bereichernde Rolle sowohl für die Erzählerin als auch für ihre muttersprachlichen Leser. 

Indem Marica Bodrožić beide Sprachen zusammenwirken lässt, erschafft sie sich 

außerdem im Sinne von Keupp aus ihrer „patchwork“-Identität durch „Self-redifining“ und „-

reediting“ eine neue, hybride Identität4 und beweist somit auch, dass der richtige Ort der 

Differenz, der zu identifizieren und zu überwinden wäre, wie Elisabeth Bronfen in Anlehnung 

an Homi K. Bhabha es formuliert, nicht außerhalb uns sondern in uns, mitten im Zentrum liegt. 

Eine mögliche Methode, diesen Ort der Differenz zu identifizieren, ist diejenige, die 

für Werke von Migrationsautoren typisch ist und in allen drei behandelten Werken angewandt 

wird: der spezifische Gebrauch der deutschen Sprache. Er weicht entweder von der 

Sprachnorm ab oder (und das ist hier eher der Fall) integriert Lexik und semantische 

Beziehungen aus der Heimatsprache der erzählenden Figur. Die Wirkung dieser Methode auf 

die Leser*innen ist, dass sie Sprache und seine Verbindung mit Identität und Herkunft aus einer 

neuen Perspektive betrachten können bzw. über die Mehrschichtigkeit und die nicht konstante 

Natur von Identität und Herkunft reflektieren können. Gewohnte Vorstellungen werden also 

verunsichert, um neue Lesarten zu ermöglichen oder wie das Frank ausdrückt: „On the whole, 

language is employed in the migration novel to ́ destabilise doxa as it is constatly set in motion, 

 
3 Vgl. dazu Rădulescu 2012. Hybride Identitäten zwischen Wortlandschaften…, wo Rădulescu hervorhebt, dass 

das Wortspiel mit den beiden Verben erben und färben ein Verweis auf „das Verhältnis zwischen „emotional 

assimilierter“ Vergangenheit und eigenständiger Fortsetzung in der Zukunft“ ist (Rădulescu 2012, 8), weil 

Bodrožić selbst Sterne als Symbol sieht – für die Kontinuität zwischen geerbtem Kultur- und Sprachgut und seiner 

unikalen Färbung durch die Wahrnehmungswelt des Individuums (vgl. Bodrožić 2007, 89).  
4 Vgl. dazu auch Rădulescu 2012. Hybride Identitäten zwischen Wortlandschaften…: „Durch die schriftliche 

Festlegung hybrider Erfahrungen vollzieht sich ein Vorgang der Identitätsaneignung, indem die zwei 

verschiedenen kulturellen Identitäten sich zu einem einheitlichen Gebilde zusammenfügen“ (Rădulescu 2012, 2). 



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

117 

 

varied, and impurified through the double awareness oft wo or more languages´“ (zitiert nach 

Moslund 2011, 4). 

Dies bedeutet bei Weitem nicht, dass Differenzen nicht überwunden werden können. 

Einen deutlichen Beweis dessen, sowie der Tatsache, dass sie sogar nicht so enorm sind, wie 

man sie gewohntermaßen wahrnimmt, findet man darin, dass alle drei Autor*innen in ihren 

Texten Bezug auf deutschsprachige Werke und Autor*innen nehmen und sie assoziativ 

benutzen. 

Abbas Khiders Buch Deutsch für alle beginnt mit dem Gedicht von Mascha Kaléko 

Heimweh, wonach? und stellt somit eine assoziative Verbindung zur deutschsprachigen 

Exilliteratur her. Der Erzähler von Khider versteht sich selbst also als Exilant und findet 

Berührungspunkte zu Exilautoren aus dem kulturellen Milieu des Aufnahmelandes. Das kann 

zudem als Beweis der These von Doerte Bischoff gesehen werden, dass der Begriff „Exil“ auch 

auf Geflüchtete in Deutschland übertragen werden kann und dass Erkenntnisse aus der 

Exilforschung bei den Untersuchungen zur Migrationsliteratur durchaus anwendbar wären5. 

Indem sie zuerst auf eine fehlende Gewahrwerdung dieses Zusammenhangs verweist, betont 

sie die immer intensivere Auseinandersetzung damit in den letzten Jahren: 

Während der Exilbegriff in der medialen Berichterstattung um die ‚Fluchtkrise‘ zunächst praktisch keine 

Bedeutung hatte, hat er sich inzwischen als wichtiger Diskursmarker in der Auseinandersetzung mit der 

Frage herausgebildet, wie gegenwärtige Fluchtgeschichten in einen historischen und kulturellen 

Resonanzraum gestellt werden können. (Bischoff 2021, 31) 

 

Durch das Integrieren des Gedichts von Kaléko betritt Khiders Erzähler als Geflüchteter 

einen kulturellen Resonanzraum, wo die deutsche Sprache eine wichtige Mittlerrolle spielt. 

Die Verbundenheit von Migrationsautor*innen nicht nur mit ihrer Muttersprache, 

sondern auch mit dem deutschsprachigen Raum findet auch im Prosaband von Marica Bodrožić 

ihren Ausdruck. An einer Textstelle erwähnt die Erzählerin ein für sie bedeutendes 

jugoslawisches Lied, wessen Titel Ima neka tajna veza wörtlich ins Deutsche übersetzt Es gibt 

eine geheime Verbindung bedeutet. Dem deutschen Muttersprachler sagt er nichts davon aus, 

was ein Ex-Jugoslawe damit assoziieren würde. Im Bewusstsein der ex-jugoslawischen 

Erzählerin aber rufen Titel und Lied eine Assoziationskette hervor, die schrittweise in eine 

Anspielung auf ein deutschsprachiges Gedicht mündet – Stufen von Hermann Hesse. Dadurch 

positioniert sich die Erzählerin von Bodrožić in einen mittleren Raum, wo sie sich einerseits 

als eine Person auffasst, die an keinem Raum „wie an eine Heimat“ (Hesse 1977, 485) hängt, 

 
5 In dem ersten Teil ihres Artikels setzt sich Doerte Bischoff intensiv damit auseinander, dass die Erkenntnisse 

aus der Exilforschung lange Zeit bei der Behandlung der Flüchtlingsproblematik unbeachtet blieben und erläutert, 

warum sie eigentlich dafür relevant wären, indem sie auch auf konkrete Werke von Migrationsautoren eingeht. 



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

118 

 

andererseits begrüßt sie den Neuanfang im Deutschen, indem sie, Hesse zitierend, den 

Zusammenhang zwischen den einzelnen Räumen folgendermaßen charakterisiert: „der uns 

beschützt und der uns hilft zu leben“ (Hesse, zit. bei Bodrožić 2007, 49). 

Auch Stanišićs Erzähler dient die Berufung auf einen deutschsprachigen Dichter als 

Hilfe und Rettung. An einer zentralen Stelle in seiner Erzählung, wo über die unwiderrufliche 

Änderung im Leben der Großmutter nachgedacht wird und wo die Erzählung zugleich im 

höchsten Maße selbstreflexiv wird, taucht wieder die symbolische Figur der Schlange auf. Die 

Hornotter, die wie schon erwähnt, im Leben des Erzählers mit einer sogenannten semantischen 

Angst zu verbinden ist, wird hier aus der deutschen Benennung des Reptils ausgehend, 

Hornotter, zuerst sachlich anhand von wissenschaftlichen Daten analysiert – als ein Reptil, das 

sich häutet „als zöge sie [die Schlange] eine Maske ab“ (Stanišić 2020, 228), und dann mit 

einem Namen versehen, der an den Namen des Dichters Eichendorff erinnert – Josip Karlo 

Benedikt von Ajhendorf. Gerade durch die Warnung „Nicht zu verwechseln mit dem 

romantischen Dichter“ (Stanišić 2020, 228) wird die assoziative Verknüpfung mit der 

deutschsprachigen Literatur expliziert, um dann weiter im selben Kapitel (Es ist, als hörtest du 

über dir einen frischen Flügelschlag) durch Zitate aus Eichendorffs Gedichten und 

Überlegungen über den Dichter unterstützt zu werden. Stanišićs Erzähler findet eine 

Gemeinsamkeit zwischen sich als Migrant und dem romantischen Dichter: „Seine Biografie 

rührt mich. Es rührt mich, dass er Beamter war […], aber dieses Fernweh in sich trug“ (Stanišić 

2020, 233). Das Fernweh und die Nähe zur Natur, also zum Herkömmlichen, bilden wichtige 

Anhaltspunkte für den Erzähler in diesem deutschsprachigen Kontext. Zudem findet er durch 

den neuen Namen, den er für die Schlange ausdenkt, eine Befreiung von der beklemmenden 

Angst, die mit dem slawischen Wort poskok einhergeht. Durch die Entkleidung, das Häuten 

des Reptils vom slawischen Wort und das Ankleiden in die Haut des romantischen Dichters – 

und somit die Transponierung auf die deutschsprachige Assoziationswelt, verliert das 

muttersprachliche Wort und die Sache, die es denotiert, an Gefährlichkeit, an negativer 

Beladenheit. Dem Erzähler widerfährt folglich ein ähnlicher Gefühlszustand wie dieser, den 

Bodrožićs Erzählerin „das Größere der Freiheit“ nennt, welches erst in der neuen Sprache 

möglich ist. (Bodrožić 2007, 11). 

Die von allen drei Autor*innen hergestellten intertextuellen Relationen zu Werken 

deutschsprachiger Autor*innen erfüllen die Funktion von Brücken, die zwischen den zwei 

Welten, welche ihre Protagonisten bzw. Erzähler*innen bewohnen, geschlagen werden. Diese 

Brücken werden auf der Ebene der Sprache gebaut und verbinden Kulturen miteinander, indem 

sie das gemeinsam Menschliche an ihnen entdecken und hervorheben. Zugleich repräsentieren 



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

119 

 

sie in Werken, die über die Rolle von Sprache bei der Integration von Menschen mit 

Migrationshintergrund reflektieren, eine erfolgreich zustande gekommene Integration, folglich 

eine erfolgreiche „Ankunft in Wörtern“, wieder mit Bodrožić gesprochen.  

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die drei behandelten Werke tatsächlich drei 

verschiedene Herangehensweisen an die deutsche Sprache veranschaulichen. Während Abbas 

Khiders Erzähler ihr aus der Position des gelegentlich immer noch Fremden kritisch 

gegenübersteht, machen sich diejenigen von Saša Stanišić und Marica Bodrožić das Deutsche 

zu eigen, wobei sie die in ihnen mitschwebende slawische Semantik in verschiedenem Maße 

hinter den Worten hindurchlugen lassen. Die Erzählerin von Bodrožić, die sich auch stärker 

mit ihrer jugoslawischen Herkunft identifiziert, führt das deutlicher durch und schafft eine 

Versöhnung, ein Amalgam von alter und neuer Identität. Derjenige von Stanišić, der eine 

explizite Identifikation mit einer konkreten Herkunft verweigert, tilgt fast das Jugoslawische – 

zumindest an der Oberfläche, um dann jedoch seine Semantik im Deutschen mitwirken zu 

lassen. Indem sich die drei Autor*innen außerdem einer besonderen Form der deutschen 

Sprache bedienen, die durch ihre Herkunftssprache geprägt ist, veranlassen sie ihre 

Leser*innen zu einer kritischen Auseinandersetzung mit Sprache und Identität und zu einem 

Perspektivenwechsel. 

Gleichzeitig findet in allen Texten durch die intertextuellen Bezüge zu 

deutschsprachigen Autor*innen eine Bindung an die Aufnahmekultur statt. Mittels dieser 

Verfahren kommt es bei den Erzähler*innen in den drei Werken zu einer (Re-)Konstruierung 

ihrer Identität als ein hybrides, mehrschichtiges Ganzes. So kommen sie in Wörtern an, so 

finden sie ihre Wege und Umwege zur Sprache und zur Identitätswende. 

 

 

LITERATURVERZEICHNIS / REFERENCES 

 

Arnaudova, Svetlana. 2020. „Von der Relevanz soziologischer Erkenntnisse für die 

literarische Interpretation von Werken der Migrationsliteratur: Saša Stanišićs Roman 

Herkunft“. In Studia philologica universitatis velikotarnovensis, vol. 39/3: Moderne Narrative. 

Wissenschaftliche Beiträge zum 65. Geburtstag von Prof. Dr. Nikolina Burneva. Veliko 

Tarnovo: Universitetsko izdatelstvo „Sv. Kiril i Metodiy“, 115 – 127.  

Bhabha, Homi K. 2000. „Die Verortung der Kultur. Mit einem Vorwort von Elisabeth 

Bronfen, dt.“ Übers. von Michael Schiffmann und Jürgen Freudl. In Stauffenburg Diskussion. 

Studien zur Inter- und Multikultur. Bd. 5. Tübingen: Stauffenburg. 



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

120 

 

Bischoff, Doerte. 2021. „Flucht und Exil in der Gegenwartsliteratur: 

Begriffsverhandlungen, vernetzte Geschichten, globale Perspektiven“. In Gegenwartsliteratur. 

Ein germanistisches Jahrbuch, Bd. 20/2021 (Schwerpunkt: Flucht – Exil – Migration). 

Tübingen: Stauffenburg, 29 – 54. 

Hinrichs, Uwe. 2013. MULTI KULTI DEUTSCH. Wie Migration die deutsche Sprache 

verändert. München: C. H. Beck. 

Keupp, Heiner/ Ahbe, Thomas/ Gmür, Wolfgang et. al. 2006 (1999). 

Identitätskonstruktionen. Patchwork von Identitäten in der Spätmoderne. Hamburg: Rowohlt 

Taschenbuch.  

Moslund, Sten Pultz. 2011 (2010). Migration Literature and Hybridity. The Different 

Speeds of Transcultural Change. New York: Palgrave Macmillan, 1 – 22. 

Norton, Bonny. 2013. Identity and Language Learning. Extending the Conversation. 

Bristol-Buffalo-Toronto: Multilingual Matters. 

Pappalardo, David. 2021. „A plurilingual identity between fantasy and reality: 

‘Herkunft’ by Saša Stanišić“. In Polyphonie. Mehrsprachigkeit_Kreativität_Schreiben 

[Online] Vol. 9 (1/2021). ISSN 2304-7607. URL: <www.polyphinie.at> (Zugriff am 

04.03.2024). 

Rădulescu, Raluca. 2012. „Hybride Identitäten zwischen Wortlandschaften. Marica 

Bodrožićs Prosanabd Sterne erben, Sterne färben“. In Germanica 51/2012, 63 – 74. 

Schönemann, Martin. 2019. „Die Umlaute-Verprügeln-Methode“. In „Deutsch für alle. 

Das endgültige Lehrbuch“ karikiert Abbas Khider die aktuelle Hass- und Nörgelkultur. In 

literaturkritik.de URL: <https://literaturkritik.de/khider-deutsch-fuer-alle-die-umlaute-

verpruegeln-methode,25626.html > (Zugriff am 03.03.2024) 

Stiegler, Bernd. 2015. Theorien der Literatur- und Kulturwissenschaften. Paderborn: 

Ferdinand Schöningh Verlag. 

Vinci, Elisabetta. 2021. „Marica Bodrožić: Hybridity, Language, and Cultural 

Identity“. In Syrovy, Daniel (ed.): Discourses on Nations and Identities. Berlin/ Boston: De 

Gruyter. 197 – 207. 

 

 

QUELLEN FÜR DIE BEISPIELE / SOURCES OF EXAMPLES 

 

Bodrožić, Marica. 2007. Sterne erben, Sterne färben. Meine Ankunft in Wörtern. 

Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

http://www.polyphinie.at/
https://literaturkritik.de/khider-deutsch-fuer-alle-die-umlaute-verpruegeln-methode,25626.html
https://literaturkritik.de/khider-deutsch-fuer-alle-die-umlaute-verpruegeln-methode,25626.html


Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

121 

 

Hesse, Hermann. 1977. Das Glasperlenspiel. Versuch einer Lebensbeschreibung des 

Magister Ludi Josef Knecht samt Knechts hinterlassenen Schriften. Berlin und Weimar: 

Aufbau Verlag, 485. 

Khider, Abbas. 2019. Deutsch für alle. Das endgültige Lehrbuch. München: Carl 

Hanser Verlag. 

Özdamar, Emine Sevgi. 2022. Mutterzunge. Erzählungen. Berlin: Suhrkamp. 

Stanišić, Saša. 2020. Herkunft. München: btb. 

 

 

 Sen. Asst. Prof. Eva Patsovska-Ivanova, PhD 

ORCID iD: 0000-0003-2752-7825 

Department of German and Scandinavian Studies 

Faculty of Classical and Modern Languages 

Sofia University St. Kliment Ohridski 

15, Tsar Osvoboditel Blvd. 

1504 Sofia, BULGARIA 

E-mail: pacovska@uni-sofia.bg 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:pacovska@uni-sofia.bg

	„ANKUNFT IN WÖRTERN“: REFLEXIONEN ÜBER SPRACHE IN 
DEUTSCHSPRACHIGER MIGRATIONSLITERATUR 
Eva Patsovska-Ivanova 
Sofioter Universität „St. Kliment-Ochridski“ (Bulgarien)

