
Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

81 

 

ÜBERZEITLICHE VORBILDLICHKEIT  

DER KLASSISCHEN WERTE: DIE POSITION EMIL STAIGERS  

IN DEN 1930ER – 1950ER JAHREN 

Angel Valentinow Angelow 

Institut für Literatur, Bulgarische Akademie der Wissenschaften (Bulgarien) 

 

 

THE TIMELESS EXEMPLARITY OF CLASSICAL VALUES:  

EMIL STAIGER IN THE 1930S–1950S 

Angel Valentinov Angelov 

Institute for Literature, Bulgarian Academy of Sciences (Bulgaria) 

 

https://doi.org/10.60055/GerSk.2025.5.81-105  

 

Abstract: Gegenstand der Analyse sind Schriften von Staiger aus den 1930er und 

1950er Jahren. Ziel ist es aufzuzeigen, worin die antimoderne Ausrichtung seines Konzepts 

besteht. Sein Konzept wird in Beziehung zum Begriff der „engagierten Literatur“ betrachtet. 

Präsentiert wird Staigers Position in zwei Vorträgen aus dem Jahr 1937, deren Gegenstand die 

deutsch-schweizerische Freundschaft im geistigen Leben ist. Ich stelle fest, dass für Staiger das 

Werk Adalbert Stifters von Bedeutung ist, aufgrund der Verbindung von künstlerischer Form 

und Moralität, von Ordnung und Kunsthaftigkeit und begründe, dass es möglich ist, Staigers 

Interpretationen einer grundlegenden Position der Theorie des sozialistischen Realismus 

gegenüberzustellen. Gerade das unhistorische Verständnis des Klassischen kann zur 

Unterstützung einer totalitären Gesellschaftsordnung herangezogen werden, deren Ziel es ist, 

ihre Macht zu verewigen und die Geschichte zum Stillstand zu bringen. 

Schlüsselwörter: Emil Staiger, antimoderne und klassische Werte, Goethes „Novelle”, 

deutsch-schweizerische Freundschaft, Michail Lifschitz 

 

 

Abstract: Staiger’s publications from the 1930s and 1950s are analysed in order to 

substantiate what the anti-modern orientation of his concept consists of. Staiger’s concept is 

placed in relation to the notion of “engaged literature”. Staiger’s position is discussed in two 

lectures from 1937, the subject of which is German-Swiss friendship in spiritual life. I find that 

the work of Adalbert Stifter is important to Staiger because of the combination of artistic form 

and morality, order and artistry. I argue that it is possible to match Staiger’s interpretations 

with a basic position that was being developed at the same time in the theory of socialist 

realism. The conclusion is that it is the ahistorical understanding of the classical that can be 

used to support a totalitarian social order whose goal is to perpetuate its power and suspend 

history. 

Keywords: Emil Staiger, antimodern and classical values, Goethe’s Novelle, German-

Swiss friendship, Mikhail Lifshitz 

https://doi.org/10.60055/GerSk.2025.5.81-105


Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

82 

 

Staigers Position in den 1930er ‒ 1950er Jahren war ein Teil der konservativen Germanistik.1 

Seine Untersuchungen anhand von Werken der deutschen, altgriechischen und römischen 

Literatur vertraten ästhetische und soziale Werte, die eine Ablehnung der Moderne darstellten. 

Nach dem Zweiten Weltkrieg wurde Staiger im Unterschied zu seinen Kollegen in beiden 

deutschen Staaten nicht durch äußere Umstände angeregt, sein literaturgeschichtliches Konzept 

umzudenken. Sein Herangehen an die Literaturgeschichte sowie seine ästhetischen Werte 

blieben unverändert. Staigers antimoderne Orientierung setzte ein Denken in Begriffen nicht 

der Gesellschaft, sondern der Gemeinschaft voraus, des außerhistorischen klassischen Vorbilds 

gegen die Dynamik und die Vielfältigkeit der Moderne, insbesondere gegen die 

modernistischen Kunstrichtungen.2 Diese Position war nicht nur für die Germanistik 

charakteristrisch, sondern auch für andere Bereiche der Geisteswissenschaften. In der 

Kunstwissenschaft war deren repräsentativster Vertreter Hans Sedlmayr, dessen Monographie 

„Verlust der Mitte“ 1948 erschien und danach innerhalb von dreißig Jahren neun Auflagen 

erfuhr. Sowohl Staiger, als auch Sedlmayr hatten die moderne Literatur und Kunst als 

Ausdruck von Anarchie wahrgenommen. 

 

Das Pathos, das Schöne, der lyrische Stil 

1944 veröffentlichte Staiger den Aufsatz „Vom Pathos“3, wo er der Frage nachging, warum 

das Pathos verdächtig geworden war und in der Theaterpraxis seit Jahrzehnten nicht mehr 

eingesetzt wurde. Er hatte sich vorgenommen, die Notwendigkeit vom Pathos zu begründen, 

da er der Meinung war, es hänge mit dem Großen und dem Erhabenen zusammen; seine 

repräsentative Verkörperung seien Personen in den Dramen von Schiller, Gryphius, Corneille, 

Sophokles. Das Pathos als Ausdruck von erschütternden Erlebnissen sei mit der Freiheit und 

der Größe des Menschen verbunden, mit dem Göttlichen an ihm. „Der pathetische Mensch [...] 

ist bewegt von dem, was sein soll; und seine Bewegung ist gerichichet wider das Bestehende“ 

(Staiger 1944, 84; Staiger 1983, 108). 

Das Verständnis vom Pathos wurde dem „realistischen Stil“ in der Literatur 

gegenübergestellt. „Der realistische Stil triumphiert. Nun gilt als Wahrheit nicht mehr das, was 

 
1 Die Literatur zur „national völkisch-konservativen Germanistik“ ist beträchtlich. Ausführlich dargestellt bei 

Gaul-Ferenschild 1993, speziell zu Staiger vgl. S.304-305. Die Ablehnung der Gegenwartsliteratur bei Staiger ist 

nicht vergleichbar mit der Begeisterung von Pongs, der 1960 in einem Atemzug etwa zehn negative Merkmale 

aufzählte, um den Stil der Krise als Ausdruck der Moderne zu bestimmen (Gaul-Ferenschild 1993, 301). 
2 Manfred Jurgensen meinte: „Vor allem hat die Kontroverse mit Max Frisch gezeigt, dass Staigers 

anthropologisch-ontologische Literaturgeschichte das verlorene Ideal einer geschlossenen Seinsgemeinschaft 

beklagt (Jurgensen 1973, 190). 
3 Eine redigierte Fassung des Artikels wurde in „Grundbegriffe der Poetik“ aufgenommen (Staiger 1983,  

103 –  112). 



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

83 

 

sein soll, sondern was besteht [...]“ (Staiger 1944, 91). Im Unterschied zum „realistischen Stil“ 

strebe das Pathos danach, was sein soll, nach Wahrheit und Wirklichkeit, die alles Bestehende 

übertreffen (Staiger 1944: 84-88). Aus Staigers Überlegungen ging hervor, dass die Vorteile 

des dramatischen, Pathos verkörpernden Helden in dessen Vorbildlichkeit und Allgemeinheit 

beständen, dass er oder sie die Verhaltensweise darstellten, die einzuhalten sei und die dazu 

führen sollte, dass „[...] ein ganzes Volk oder eine ganze Gesellschaft über sich selbst 

emporgerissen wurde“ (Staiger 1944, 84 – 88). Und Staiger empfiehl, das Pathos wieder in die 

Theaterpraxis aufzunehmen. 

Staigers Analyse beruhte auf Dramatikern und Werken, die sich an der Grenze der 

Moderne (Schiller) oder davor befanden. Im Einklang mit seinem Konzept erklärte sich Staiger 

gegen die Experimente in der Theatgerpraxis, zum Beispiel gegen die Beseitigung der Rampe. 

„Das zeugt von einem völligen Missverstehen der dramatischen Kunst“ (Staiger 1944, 87). 

Staigers antimodernes (und besonders sein antimodernistisches) Konzept wurde ergänzt durch 

folgende Einschätzung: „Nach Hebbel ist die echte dramatische Kraft überhaupt erschöpft“ 

(Staiger 1944, 91). 

In seinem „Versuch über den Begriff des Schönen“ (1945) behandelte Staiger die 

ästhetische Kategorie als historischen und als (potentiell) normativen Begriff. Er bot keine 

eindeutige Lösung, abgesehen von seinem Traum von einer überhistorischen synthesierenden 

Verkörperung des Schönen. Staiger glaubte, dass die Vorstellung von der Historizität der 

Epochen, das historische Denken übetrhaupt, die universale Fähigkeit besäße, verschiedene 

Typen des Schönen wahrzunehmen. „Die Kehrseite ist der völlige Mangel an einem eigenen 

reinlichen Stil. […] Im Grunde der universalen historischen Bildung ruht das lähmende Nichts“ 

(Staiger 1945, 195). Was die Gegenwart an Scharfsinn, an Verständnis für die historischen 

Verkörperungen des Schönen gewonnen habe, habe sie in Bezug auf die Kraft eingebüßt. Die 

entscheidende Fragestellung von Staiger lautete, ob überhaupt eine Hierarchie der historischen 

(kulturell bedingten) Verkörperungen des Schönen möglich wäre. Seine persönlichen 

Vorlieben galten den Verkörperungen des Schönen in der Epoche um 1800 in Deutschland. 

Anders als in seinen späteren Werken glaubte Staiger hier an der Möglichkeit einer 

umfassenden Synthese aller vergangenen Ausprägungen des Schönen. „Von überlegenem 

Standpunkt aus wird alles an seinen Ort gesetzt, das Ähnliche zusammengeschlossen, das 

Mannigfaltigste abgestuft in einer neuen Hierarchie. [...] Dann würde sich das Wesen des 



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

84 

 

Schönen nicht mehr wandeln mit der Welt. Beides wäre gefestigt, wie es in der Antike gefestigt 

war“ (Staiger 1945, 197).4 Eben dies bestimmte Staiger als seinen Traum. 

Am Ende seines Aufsatzes wich Staiger vom Thema des Schönen ab, um seine 

Überzeugung zum Ausdruck zu bringen, die eher auf den Inhalt als auf die Form bezogen war: 

„Jene Kunst, wo nicht als schönste, so doch als höchste zu ehren, welche die reichste Fülle von 

Leben erschließt. In diesem Sinn ist etwa Shakespeare der größere Künstler als Heinrich von 

Kleist, Grillparzer größer als Hofmannsthal“ (Staiger 1945, 196). Die Überzeugung, dass die 

Kunst die Fülle des Lebens darzustellen und die ganze Gemeinschaft zu betreffen habe, war 

bei Staiger beständig, in dieser Hinsicht hatte er keinen Zweifel im Untertschied zu seinen 

Bedenken bezüglich der normativen und unveränderlichen Seite des Schönen und dessen 

historischer Ausprägungen. Im Glauben an die Möglichkeit einer Synthese des Schönen bliebe 

die Aufgabe des Literaturhistrorikers unveränderlich – die nüchterne, nach Möglichkeit 

unvoreingenommene Interpretation der Dichter. Der Aufsatz erschien im August 1945. Er hätte 

aber auch zehn Jahre früher oder später erscheinen können, denn er vermisste den 

Zusammenhang zwischen Thematik und Aktualität. Staiger lebte gleichsam in einer ästhetisch 

überhistorischen Realität. 

Staigers Werk mit den meisten Ausgaben ist „Grundbegriffe der Poetik“ (1946). Damit 

wollte er eine fundamentale Poetik begründen, die ein literaturwissenschaftlicher Beitrag zur 

philosophischen Anthropologie werden sollte (Staiger 1983, 10, 179 – 180).5 Das Lyrische, das 

Dramatische und das Epische seien Phänomene, die historisch veränderlich seien, doch ihr 

Wesen bleibe beständig, es könne von keinerlei historischer Verwirklichung erschöpft werden 

– weder von einer Epoche noch von einem einzelnen Werk. Husserl folgend, formulierte 

Staiger: „Doch eine Idee von „lyrisch“, die ich einmal gefasst habe, ist so unverrückbar wie 

die Idee des Dreiecks oder wie die Idee von „rot“, objektiv, meinem Belieben entrückt“ (Staiger 

1983, 8). 

Die drei poetischen und anthropologischen Zustände stellte Staiger nicht als 

Wertkategorien dar. Und trotzdem funktionieren diese Phänomene als Vorbild, dem die 

historischen Formen zugeordnet werden. Das Fehlen bestimmter Merkmale, z. B. in 

literarischen Werken der Moderne, sei ein Mangel an künstlerischem Wert und folglich lasse 

sich durch diese Werke keine literarische Anthropologie etablieren. Nur auf Grund der Werke 

 
4 Peter Rusterholz kommentierte dieselben Seiten dieser Publikation im Zusammenhang mit dem Problem des 

Wertes literarischer Werke, indem er Staigers Konzept mit dem Konzept von Max Wehrli verglich (Rusterholz 

2009, 122 – 125). 
5 Eleonora Caramelli sah eine Verwandtschaft zwischen dem existentiellen Konzept von Ludwig Binswanger, dem 

das Buch gewidmet ist, und dem poetischen Konzept von Staiger (Caramelli 2020, XXI-XXII).  



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

85 

 

nach 1800, welche klassische Merkmale besitzen (z.B. anhand der Werke von Carl Spitteler, 

1845 – 1924) sei eine literarische Anthropologie und eine fundmentale Poetik möglich. Staigers 

Konzept, wohl gegen seinen Willen, war normierend; es ließ die Schaffung einer realen 

historischen Literaturanthropoligie nicht zu. Dies gilt jedoch für das zwei Jahre später (1948) 

hinzugefügte Nachwort nicht. Darin begründete Staiger seine von jeglicher Dogmatik freie 

theoretische Position. Auch hier stammten aber seine Belege aus der Zeit bis Ende des 19. Jh. 

In den drei Kapiteln „Lyrischer Stil“, „Epischer Stil“ und „Dramatischer Stil“ wurden 

die Prosagattungen nicht behandelt. Für Staiger war Prosa kein Gegenstand der Poetik, da sie 

eine Art „Literatur“ sei, welche die Schriftsteller erschufen, indem sie andere Schriftsteller 

lasen, während Dichtung aus dem Wesen des Menschen komme und dieses Wesen zum 

Ausdruck bringe. Einige Jahre früher bezeichnete Staiger, wenn auch aus einem konkreten 

Anlass, Literatur als Handwerk: „… es bleibt nur Literatur, Angelegenheit einer Zunft […] 

Aesthetische Fragen, keine Daseinsfragen werden gelöst“ (Staiger 1937, 50). Es lässt sich wohl 

schließen, dass nur in der Dichtung Zustände und Handlungen zu finden sind, die wesentlich 

menschlich sind, während sich die Prosa nur mit Akzidenzien beschäftigt. „Wie 

selbstverständlich Staiger den Gattungsbegriffen des deutschen Idealismus folgt, zeigt sich 

bereits daran, dass er das Epische ausschließlich an Epen erläutert, über Roman und Erzählung 

also kein Wort verliert“ (Schlaffer 2003, 4). Bei der Auswahl der Dichtung, gilt die Vorliebe 

Staigers der altgriechischen und der deutschen Literatur um 1800, „[...] seine Sympathie gehört 

ausschließlich der ursprungsnahen Dichtung, die er im Griechenland der Frühzeit und in 

Deutschland um 1800 anzutreffen glaubt“ (Schlaffer 2003, 5).  

In Bezug auf den lyrischen Stil kam Staiger zu folgender Schlussfolgerung: „[…] ein 

unerklärliches Wunder ist jeder echte lyrische Vers. Alles Gemeinschaftsbildende, 

wohlbegründete Wahrheit, überredende Kraft oder Evidenz geht ihm ab“ (Staiger 1983, 38 – 

39). Ahnliche Äußerungen formulierte er auch auf S. 59 – 61. Sie unterschieden sich von seinen 

Behauptungen über die ästhetische und moralische Rolle der klassischen Kunst. Denn, so stelle 

es sich heraus, nur das Epos sei eine eigene klassische Kunst, die auf eine bestimmte 

Gemeinschaft bezogen sei und diese zugleich erschaffe durch die Wahrheit, die sie begründete. 

Bezüglich „Grundbegriffe der Poetik“ stellte Böschenstein fest: „Von dieser Kanonisierung 

der klassisch-Goethischen Position aus erscheint nur das Epische [...] als eine voll akzeptierte 

Möglichkeit, während sowohl das Lyrische als auch das Dramatische durch ihre 

Grenzüberschreitungen sprachlicher Verwirklichung in letzter Konsequenz im Zeichen der 

Gefährdung des klassischen Menschenbildes erscheinen“ (Böschenstein 1996, 278). Mit 

anderen Worten, nur das Epos schaffe die Mitte, das Gleichgewicht und das Maß, die dem 



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

86 

 

Kanon des Klassischen entsprechen, und jede Grenzüberschreitung gefährde das 

Gleichgewicht der Gemeinschaft. 

 

Indirekte Polemik mit Max Frisch im Jahr 1949 

Eine indirekte Polemik mit Max Frisch ist kennzeichnend dafür, wie sich Staiger zur 

Verwandlung der Schriftstellerpersönlichkeit in ein Zentrum des literarischen Werkes verhielt. 

Die Polemik ist symptomatisch auch für das Verhältnis von Staiger zur direkten Verbindung 

zwischen Literatur und sozialem Engagement. Im Atlantis-Almanach, 1949 wurden der 

autobiografische Auszug „Selbstanzeige“ von Max Frisch und der polemische Text von Staiger 

„Keine Selbstdarstellung“ veröffentlicht.6 Staigers Polemik war gegen das Sprechen über sich 

selbst gerichtet, denn bei jeder Selbstdarstellung „[…] bleibt […] das Bewusstsein der Demut 

selbst als feinste Eitelkeit bestehen“ (Staiger 1949, 144). 

„Wer wissen will was an ihm sei, der mache sich nur rüstig ans Werk und führe die 

Arbeit aus, die jeden Tag und jede Stunde verlangt“ (Staiger 1949, 144 – 145). Die Ablehnung 

der Position, die man nicht gutheißt, führt zu Übertreibung: sollte man wirklich pausenlos, Tag 

und Nacht, allstündlich arbeiten? Offensichtlich es geht um ein ethisches Prinzip, das Staiger 

verinnerlicht und zu seiner Lebenseinstellung gemacht hat. Staigers Abschluss lautete, er lehne 

die Einladung des Verlegers ab, sich (im Text) vorzustellen, und kehre zu seiner Arbeit zurück. 

Der abschließende Satz, in dem Staiger erklärte, warum und wie er arbeite, ist aber nichts 

anderes als Selbstdarstellung im positiven Licht: Staiger sei so sehr seiner Tätigkeit 

hingegeben, dass sie für ihn keine Arbeit, sondern Freude sei. Und hier bezog sich Staiger auf 

den Bildhauer Aristide Maillol: „Ich arbeite nicht, ich genieße.“ Der Selbstdarstellung konnte 

leider auch derjenige nicht entgehen, der eine Tätigkeit dieser Art nicht guthieß. 

In seinem „Tagebuch 1946 – 1949“ sprach Max Frisch in Ich-Form. In seinem 

umfangreichen kritischen Schaffen behandelte Staiger keine narrativen Strategien oder Fragen 

der Gattung, auch nicht die Verfahren, mittels derer das literarische Werk komponiert wurde. 

Er erörterte z. B. nicht, wem gehört die Stimme, die eine Geschichte erzählt. Staiger konnte 

wohl ein Schriftstellertagebuch nicht als literarische Gattung annehmen, weshalb er die Ich-

Form, in der M. Frisch in seinem „Tagebuch 1946 – 1949“ sprach, als Übereinstimmung des 

realen Autors mit dem Ich-Erzähler wahrnahm. Hätte er Schriftstellertagebuch als eine Art 

 
6 „Staiger [...] auf der Forderung nach dem klassischen objektiven Erzähler beharrend, Frischs (neue) Methode 

kritisiert“ (Grimm 2007, 166). 



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

87 

 

fiktionale Erzählung angenommen  –  das, was Frisch als „Versteckspiel“ bezeichnete, wäre 

vielleicht sein Urteil anders ausgefallen. 

Möglicherweise beruhte die Feindseligkeit zur Verwandlung des Schriftstellers in 

Thema seines eigenen Werkes auf Staigers antipsychologischer und antiindividualistischer 

Einstellung. Die Orientierung dieser Art wurde zu einer methodologischen Herangehensweise 

entwickelt, durch die Literatur von verschiedenen Schulen zwischen den zwei Weltkriegen 

behandelt wurde. Das russische OPOJaZ, die morphologische und die phänomenologische 

Herangehensweise an die Literatur, das unmittelbare Lesen der amerikanischen Kritiker, später 

der Strukturalismus in seinen verschiedenen Ausprägungen, sie alle bestanden auf dem 

nichtpsychologischen Lesen der Werke. Wenn man dazu auch die antiindividualistischen, 

korporativen, gemeinschaftlichen Werte der Zwischenkriegsjahrzehnte berücksichtigen würde, 

könnte man wohl besser verstehen, warum Staiger die Selbstdarstellung von Max Frisch 

ablehnte und das Neue nicht erkannte, was Frisch an den Tag legte: die Unvollendetheit des 

literarischen Werkes, welche eine Art Erforschung des eigenen Ichs in verschiedenen sozialen 

Mikroumwelten darstellte.7  

Staigers klassizistische Orientierung betraf sowohl das Konzept als auch die Moral; 

deshalb betrachtete er als unstatthaft Fragen wie: Wer bin ich? Was halten die anderen von 

mir? Die liberale Einstellung, für die der Wert des einzelnen Menschen grundlegend ist, lässt 

auch das Sprechen über sich selbst zu, einschließlich die Selbststilisierung. Doch eine derartige 

Einstellung war für Staiger völlig fremd, umso mehr, als seine normierende Position deren 

Existenz geradezu ausschloss. In ähnlicher Weise kritisierte Staiger auch Ernst Jünger wegen 

seiner Konzentration auf sich selbst, wegen seiner Selbstbespiegelung. „Eine Erneuerung (von 

Jüngers Werk) sei nur möglich, wenn der Schriftsteller „das überwache Bewusstsein seiner 

selbst“ gegenüber den behandelten Gegenständen wieder verliere“ (Rickes 2009, 105). 

Interessanter als die implizite Polemik mit Frisch ist m. E. die Begründung von Staigers 

Position. Maillol war Schöpfer von neoklassizistischen Figuren und Skulpturen, die auf eine 

bestimmte Vorstellung der griechischen Antike hinwiesen. Staiger berief sich auf Maillol, 

dessen Werk ihm offensichtlich nah war – die Skulpturen von Maillol standen gleichsam 

außerhalb der Zeit, sie verkörperten keine individuellen, sondern verallgemeinerte, ideelle 

Zustände, suggerierten ein Gefühl von Stabilität, von Propotionalität, sie seien eine reinere 

Welt (nach dem Ausdruck von Hans Sedlmayr). 

 
7 Staigers Rezension über den Roman „Stiller“ war jedoch positiv (Staiger 1954). Über Staigers Einstellung zum 

Werk von Max Frisch vgl. Rickes 2009, 107 – 109. Über eine übereinstimmende Auffassung von der Einstellung 

zum anderen bei Staiger und Frisch schrieb Manfred Jurgensen (Jurgensen 1973, 191). 



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

88 

 

Wo für Staiger eine (unzulässige) Selbstdarstellung vorlag, bekundete Frisch eine 

Position, die ihm das Schreiben in Ich-Form erlaubte – die Position eines Zeitgenossen. Die 

Erklärung von Frisch, das schreibende Subjekt besitze die Koordinaten Zeit und Ort, führt zu 

der Schlussfolgerung, Schreiben sei ein Zeitzeugnis. Die Texte im „Tagebuch 1946-1949“ sind 

„[...] Aufzeichnungen und Skizzen eines jüngeren Zeitgenossen [...], dessen Schreibrecht 

niemals in seiner Person, nur in seiner Zeitgenossenschaft begründet sein kann [...]“ (Frisch 

1973:7).8 Mehr als zwei Jahrzehnte später erklärte Frisch in einem Gespräch mit André Bloch 

und Rudolf Bussmann wieder: „[...] denn die Literatur ist natürlich unter anderem auch 

Augenzeuge ihrer Zeit.“ In diesem Gespräch bestimmte Frisch das Schreiben als 

Forschungsvorgang, womit er Staigers These von der Unmöglichkeit sich selsbt zu erforschen 

indirekt  widerlegte, denn dieses „sich selbst“ existiere nicht isoliert von den Verhältnissen mit 

den anderen, im Gegenteil, es offenbarte sich gerade dadurch und das Schreiben biete eine 

Möglichkeit, mehr zu erfahren über sich selbst, über die andren, über die Wechselbeziehungen 

mit der Welt. Frisch bezeichnete das Schreiben als „Rechenschaft gebenüber sich selbst, in 

dieser Zeit, an diesem Ort“ (Bloch, Hubacher 1972: 22; die letzten drei Zitate stehen auf S. 22). 

Eine derartige Beschäftigung mit sich selbst lehnte Staiger jedoch ab, denn das Objekt könne 

nicht zugleich auch Subjekt einer Untersuchung sein. Staiger hatte wohl eine derartige 

Verbindung von Schriftsteller, Werk, Zeit und Ort als eine Gefährdung für sein Konzept der 

überhistorischen Anwesenheit des Klassischen wahrgenommen. 

Teile von Max Frischs „Tagebuch 1946 – 1949“ lassen sich wirklich als indirekte 

Bestreitung eines jeden Konzepts lesen, das einen Kunsttyp als klassisch darstellt, als 

unvergängliches Vorbild, als vollkommene künstlerische Form und Norm für jede 

nachfolgende Zeit. Der Mangel des vollkommenen Werkes bestehe darin, dass es selbstgefällig 

sei, es fehle ihm die „Gabe des Gebens“; letztendlich sei die Vollkommenheit der 

Vergangenheit ein Hindernis für jede nachfolgende Epoche, ihre eigene Vollkommenheit 

anzustreben (Frisch 1973: 117, 119). „Beim Lesen es [ein Buch] mag vollendet sein, gewiss, 

aber es ist verstimmend. Es fehlt ihm die Gabe des Gebens. Es braucht uns nicht [...] Misstrauen 

gegen eine Fertigkeit, die verhindert, dass unsere Zeit jemals eine eigene Vollendung erreicht“ 

(Frisch 1973, 117, 119). Die Verteidigung des Fragments, dessen Notwendigkeit Frisch 

begründete, zeugt von der Aktualität in der Vorstellung des Autors über die Kunst und über 

 
8 Ein Viertel Jahrhundert später begründete der Schweizer Literaturkritiker Rolf Kieser in seiner Monographie 

„Max Frisch. Das literarische Tagebuch“ (Stuttgart, 1975, S. 158), warum für ihn das literarische Tagebuch „das 

Kunstwerk unseres Zeitalters“ sei (zitiert nach Zatonskij 1985, S.147). 



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

89 

 

das menschliche Verhalten; diese Verteidigung lässt sich auch als indirekte Antwort auf die 

Konzepte wahrnehmen, bei denen die Einstimmigkeit und die Ausgewogenheit des 

Kunstwerkes die Hauptmerkmale sind. 

Staiger schätzte die Gegenwart und die zeitgenössische Literatur nicht, abgesehen von 

Werken, welche die Tradition der deutschen Klassik um 1800 fortsetzten. Über die Novelle 

„Drei Männer im Schneesturm“ von Meinrad Inglin schrieb Staiger: „[...] das beglückt mich 

so nachhaltig, wie eben nur das Richtige, das zugleich das Schöne ist, beglücken kann“ (Brief 

an Meinrad Inglin, 26.10.1945 - In: Inglin 1992: 171). Die gleiche unentwegte Bestrebung des 

Autors (Meinrad Inglin) nach strenger Klassizität der Form führe zu Erzählungen, die Emil 

Staiger zuweilen zu den „edelsten Meisterwerken der deutschen Novellistik“ zählte (Inglin 

1992, 19).9 

Für Staiger war die Gegenwart Zeitgeist, der vorübergeht, während die gute Literatur 

bestehen bleibt. Deswegen sei die Literatur mit dieser oder jeder anderen Vergänglichkeit nicht 

zu verbinden. Die entgegengesetzte Position vertrat Sartre, der schon 1947 den Begriff 

„engagierte Literatur“ geprägt hatte; Frisch hielt sich für einen engagierten Schriftsteller, denn 

er war überzeugt, „dass es keine Literatur gibt, noch je gegeben hat, die nicht gesellschaftbedigt 

ist“ (Bloch, Hubacher 1972, 17). Was unter diesem Begriff in theoretischer und persönlicher 

Hinsicht zu verstehen war, erklärte Frisch in seinem Gespräch mit Andre Bloch und Rudolf 

Bussmann. 

Hier möchte ich ein Zitat aus dem Artikel „Warum ich kein Modernist bin“ (1966) des 

sowjetischen Ästhetikforschers Michail Lifschitz anführen, da seine Position in Bezug auf 

Frisch der Position von Staiger sehr nahesteht. Lifschitz registrierte die Änderung, die Anfang 

des 20. Jh. in der sozialen Rolle des Künstlers eingetreten war, doch für ihn, wie auch für 

Staiger, war diese Änderung als negativ einzuschätzen. 

„In der alten Kunst war es wichtig, die reale Welt liebevoll, gewissenhaft darzustellen. 

Die Persönlichkeit des Künstlers trat mehr oder weniger in den Hintergrund gegenüber seinem 

Werk und erhob sich dadurch über das eigene Niveau. In der neuesten Kunst ist es gerade 

umgekehrt: was der Künstler macht, wird immer mehr auf ein reines Merkmal, eine Signatur 

seiner Person reduziert. Letzlich ist das, was er macht, gar nicht wichtig. Wichtig ist die Geste 

des Künstlers, seine Pose, seine Reputation, seine Unterschrift, sein Schamanentanz vor dem 

Objektiv des Filmapparats, wichtig sind seine der ganzen Welt kundgegebenen Handlungen“ 

 
9 Das Zitat stammt von Felix Hahngartner, Herausgeber und Verfasser des Vorworts zum Band, in dem der 

Briefwechsel von Inglin mit Traugott Vogel und Emil Staiger enthalten ist.  



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

90 

 

(Lifschitz 1972, 154, russisch 1966, 4). Aber Lifschitz stellte und somit beantwortete er nicht 

die angemessene Frage, ob die ganze Moderne eine Sedlbstdarstellung des Künstlers darstellte. 

Und ein Zeichen wofür war eigentlich die Verwandlung des Künstlers in einen Teil seines 

Werkes? 

Staiger bekundete sein Ideal von Literatur und Gemeinschaft in mehreren seiner 

Untersuchungen. Die Beziehung zwischen Literatur und Gemeinschaft hatte derart zu sein, wie 

sie in der Zeit zwischen 1786 und 1805 in Weimar vertreten war. Die klassischen Werte setzten 

voraus, dass die Literatur auf die ganze Gemeinschaft bezogen war, dass sie eine persönliche 

moralische Bemühung darstellte, die einem Gesetz untergeordnet war, das für die ganze 

Menschheit galt, eigenen Willen und Gesetz miteinander verband und sich vom Ideal einer 

stabilen Welt leiten ließ. In einer derartigen Gemeinschaft konnten wohl keine modernen 

gesellschaftlichen Unterschiede bestehen, keine gesellschaftlichen Spannungen; die 

Gemeinschaft hatte einheitlich zu sein.10 Als Ende der 1950er Jahre dieses konservative Ideal 

an Attraktivität zu verlieren begann, und zwar nicht nur bei den Literaturhistorikern, sondern 

auch beim Lesepublikum, als das Klassische in Frage gestellt wurde, dann wurde Staiger 

grundlos polemisch und griff die moderne Literatur an. Seine Kritik gegen die Romantik und 

gegen die Moderne wurde auch von der Entwicklung neuer Methoden in der 

Literaturgeschichte angespornt. Direkt oder indirekt lehnten diese Methoden Staigers 

Herangehensweise, denn sie lenkten die Aufmerksamkeit der Forschung jenseits des 

literarischen Werkes und machten die Grenzen des Werkes schwankend. Diese Methoden 

beruhten im Unterschied zu Staigers Methode nicht auf elitären Werten. Der Verlust 

gesellschaftlicher Präsenz war der wichtigste Grund für die Veränderung – von der Kritik zu 

Feindseligkeit gegen die Moderne, die im Staigers Werk der 1960er Jahre zu beobachten ist. 

Nach Klaus Scherpe vertrat die „westdeutsche Literaturwissenschaft“ in den ersten fünf 

Jahren nach 1945 eine Auffassung von Literatur, die absolut antidemokratisch und antimodern 

war.11 Der Rationalisierung der Welt und der Ausdifferenzierung der modernen Gesellschaft, 

der instrumentalen und industriellen Moderne setzten die deutschen und die schweizer 

 
10 Das letztgenannte Merkmal war auch für die Ideologie des Sozialismus charakteristisch, laut dieser Ideologie 

strebte der Sozialismus eine klassenlose und nichtantagonistische Gesellschaft an. Lexikalisch unterschieden sich 

beide Einstellungen, doch der Inhalt war nahverwandt. 
11 Ich möchte darauf verweisen, dass der Untertitel des Aufsatzes von Scherpe „Die westdeutsche 

Literaturwissenschaft 1945 – 1950“ lautete. Der Verfasser analysierte vor allem die Germanistik in 

„Westdeutschland“ und in der Schweiz, die Romanistik wurde nur am Rande erwähnt. Bereiche der 

Literaturwissenschaft, die Literaturen anderer europäischer oder nichteuropäischer Länder erforschten, wurden 

nicht einmal erwähnt, wie es zu erwarten wäre, wenn im Untertitel von „Literaturwissenschaft“ und nicht von 

„Germanistik“ die Rede ist. Scherpe vertrat eine linke Position, dadurch wurde sie jedoch nicht weniger 

germanozentrisch; sie war nicht einmal europazentrisch. 



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

91 

 

Germanisten eine Auffassung von Kultur entgegen, die seit der Zeit vor 1933 unverändert 

geblieben sei: sie bestehe aus ewigen und erhabenen Werten, die deutsche Dichtung sei als 

Dienst der Gemeinschaft und als Ausdruck der Eigenart des deutschen Volkes zu verstehen 

(Scherpe 1992, 1 – 22). Der Autor stellt fest, dass in der Germanistik vor 1933 und in den 

Jahren 1945 – 1950 das Wissenschaftsverständnis ein und dasselbe war. „Aus heutiger Sicht 

zeichnet sich der kompensatorische, die Moderne vermeidende (kursiviert von Scherpe) 

Charakter der westdeutschen Nachkriegsliteraturwissenschaft deutlich ab“ (Scherpe 1992, 21). 

 

Johann Wolfgang von Goethe: „Novelle“ 

Am häufigsten stellen Staigers Überlegungen zur klassischen Kunst Verallgemeinerungen 

anhand von konkreten Werken dar. Neben dem Werk von Schiller ist Goethes Werk die 

wichtigste Quelle für Staigers normative Konzept. Das Klassische ist sowohl ein Wertbegriff, 

als auch ein Stilbegriff; in dieser Hinsicht folgt Staigers Verständnis der von Goethe 

vorgeschlagenen Hierarchie – „einfache Nachahmung der Natur, Manier, Styl“ „[…] dann wird 

der Styl der höchste Grad wohin sie gelangen kann; der Grad, wo sie sich den höchsten 

menschlichen Bemühungen gleichstellen darf“ (Der Teutsche Merkur. 1789, Februar, 113 – 

120). Der Stil war für Goethe und für Staiger auch ein Wertbegriff. 

Staigers Interpretation von Goethes „Novelle“ kann als ein Musterbeispiel für 

Überzeugungskraft dienen. Zum besseren Verständnis der inneren Logik in diesem Werk 

verglich Staiger Elemente der Novelle mit Elementen anderer Werke, mit Aussagen und 

Briefen von Goethe. Er verglich Goethes Überlegungen über die Natur, über das Leben der 

organischen und die Struktur der anorganischen Formen mit dem Verständnis des Dichters von 

einer guten gesellschaftlichen Struktur. Die folgende Aussage: „Mein Abscheu vor 

gewaltsamen Erklärungen, die man auch hier mit reichlichen Erdbeben, Vulkanen, 

Wasserfluten und anderen titanischen Ereignissen […]“ wurde mit dem Abscheu Goethes vor 

den Schrecken der Französischen Revolution verglichen „Derselbe Abscheu aber war es […] 

des Schreckens der französischen Revolution […]“ (Staiger 1987, 184, 185). Die 

Überzeugungskraft ist ein Ergebnis der Kenntnisse, des Konzepts und der Sensibilität des 

Interpretierenden. Er wendete die Methode an, die später als intertextuelle Herangehensweise 

bezeichnet werden sollte, und betrachtete Goethes Werk, ohne es ausdrücklich so zu benennen, 

als Makrowerk oder Makrotext, das aus zusammenhängenden Elementen (Werke, Briefe, 

Tagebücher, Aussagen, Darstellungen) bestehe, die „Novelle“ war also dementsprechend ein 

Mikrotext. Staigers Herangehensweise setzte voraus, dass man, um das einzelne Werk zu 



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

92 

 

verstehen, die Zusammenhänge zu entdecken hatte, die zwischen diesem Werk und anderen 

Elementen im Schaffen des Dichters bestanden. 

In „Novelle“, hier sei Staigers Interpretation kurz zusammengefasst, stelle die gute 

soziale Ordnung die aufgeklärte Monarchie dar, in der die Macht das gegenseitige und 

abgestimmte Handeln aller gesellschaftlichen Elemente unterstützt. Der Vater des aktuellen 

Herrschers habe unentwegt für seine Untertanen Bedingungen und Möglichkeiten für ihr 

Handeln geschaffen. Gleichheit bedeute, dass jeder das Recht habe zu handeln und dass der 

Sohn des Herzogs, der an die Macht gekommen sei, eben einen Raum der Möglichkeiten für 

seine Untertanen erweitere. Zu diesen Möglichkeiten gehöre jedoch nicht die Beteiligung am 

politischen Leben, denn es gehe nicht um Bürgerrechte, sondern um das Recht auf Handeln. 

Das Recht und die Erweiterung des Handelns setzten keine Veränderung der Herrschaftsform 

voraus, sie bleibe nach wie vor Erb- und Alleinherrschaft. Gerade wegen seiner 

Verpflichtungen verschiebe der junge Herrscher die Jagd. Diese ehemals fast tägliche 

Unterhaltung der Aristokratie sei ein seltenes Vergnügen am Hof geworden, wegen der 

zahlreichen Verpflichtungen, die jetzt der aufgeklärte Herrscher habe, im Unterschied zum 

absoluten Monarchen in der Vergangenheit. „Das Leben in diesem Staat ist „wahr“, das heißt, 

es ist in allen Teilen von den ewigen Gesetzen, die das Sein erhalten, bestimmt“ (Staiger 1987, 

183). Mit anderen Worten – in „Novelle“ übe der Herrscher seine Macht zugunsten seiner 

Untertanen aus. 

Auf die Kunst in dieser Gesellschaft falle die Verantwortung, die Gewalt, falls und 

wenn sie vorliege, in Harmonie zu verwandeln. Wenn die einheimische Kultur nicht in der 

Lage sei, dies zu tun, könne die Erfahrung einer anderen Kultur zu Hilfe kommen. Die Gewalt 

wurde in der Interpretation von Staiger von Kräften der Natur und der Gesellschaft verkörpert; 

zweifach verwies er eindeutig darauf, dass die Gefahr für die gesellschaftliche Ordnung die 

grauenhafte Wirklichkeit der Französischen Revolution sei; sie sei wie einе Naturgewalt, und 

die Naturgewalt sei wie eine Willkür. Staiger zitierte Goethe und fügte hinzu, dass „alle Wilkür, 

alles Regellose, alles Wilde, Wüste zu benennen“ sei und dass sich das eigentliche Thema von 

„Novelle“ „aus dem einen Konflikt des Gesetzlichen und des Ungebändigten“ ergebe (Staiger 

1987, 186 – 187). Der Konflikt bestehe zwischen allem, was Willkür und Chaos darstelle 

einerseits, und dem Veredelten, Geordneten, Gesetzlichen andererseits. Staiger war der 

Überzeugung, dass gerade die klassische Kunst in der Lage sei, den zu beschreitenden Weg zu 

weisen, um Willkür und Anarchie zu vermeiden und eine bessere gesellschaftliche Ordnung zu 

erreichen; darin bestehe eben die Verantwortung der Kunst gegenüber der Gesellschaft. 



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

93 

 

Der Aufsatz wurde zunächst 1942 in der Zeitschrift „Trivium“ veröffentlicht. Gern 

möchte ich glauben, dass die Ablehnung von Gewalt in diesem Aufsatz eine Reaktion auf die 

aktuelle Politik Anfang der 1940er Jahre in Europa und weltweit wäre, doch bin ich nicht 

überzeugt, dass dies Staigers Anliegen war. Eher hatte er nur die Gewalt zur Zeit der 

Französischen Revolution im Auge. „Der Mensch […] steigert seine eigene Kraft im 

Widerstand, so wie denn auch Honorio erst im raschen Kampf die ganze Schönheit seiner 

Jugend offenbart. Doch wo der Kampf entbehrlich würde, würde das Reich des Menschen 

erweitert“ (Staiger 1987: 191). Der Interpretierende würdigte die heldenhafte Schönheit, 

glaubte jedoch, dass sie nicht zur Erweiterung des Menschlichen beitrage, im Unterschied zu 

anderen Äußerungen, in denen er die Heldenhaftigkeit der Körper bevorzugte. Und auch: „Wer 

Gewalt braucht, der erniedrigt sich und gibt zu verstehen, dass er über die höheren Kräfte, die 

dem Menschen geschenkt sind, nicht verfügt“ (Staiger 1987, 202). 

Bei der Reflexion über das Gesetzt, hier wie auch an anderen Stellen, erörterte Staiger 

nicht die Frage, ob sich die Macht des Gesetzes anwenden ließe, um eine Ungerechtigkeit zu 

legalisieren, eines Teils der Gesellschaft die Rechte zu entziehen und einen anderen Teil der 

Gesellschaft zu begünstigen. Möglicherweise war für Staiger das Gesetz zu bevorzugen, auch 

wenn es eine Ungerechtigkeit hervorbringe, denn das Gegenteil des Gesetzes wäre für ihn 

soziale Willkür. Die immanente Position Staigers erlaubte ihm m.E., im literarischen Werk mit 

beeindruckender Geschicklichkeit Beziehungen und Bedeutungen festzuhalten, die von einer 

Außenposition unmöglich wären, und zugleich veranließ ihn, seine Poisition über das Gesetzt 

so zu denken, als lebte er in der zweiten Hälfte des 18. Jh. in einem Staat, dessen Untertanen 

keine Rechte hatten und vonseiten des absoluten Staates Willkür erlitten. Nur das Gesetz sei in 

der Lage, Gerechtigkeit zu schaffen, allen Recht zu geben, einschließlich das Recht auf Freizeit 

und auf Befriedigung ästhetischer Bedürfnisse, während in der absoluten Monarchie die 

Untertanen nur ihre Tätigkeiten ausgeübt hätten, d.h. gearbeitet hätten, und die Aristokratie nur 

ihren Vergnügungen nachgegangen wäre. Staigers Auffassung von der Ethik der Arbeit und 

der Vergnügung war in diesem Falle der Epoche dermaßen immanent, dass sie ein Teil davon 

war. 

Der junge Herzog wollte seiner Gattin den Markt zeigen, als Mittelpunkt der 

Tätigkeiten im Herzogtum. Das Volk, so Staiger, verstehe wohl, dass die Regierungsart des 

Herrschers ein Segen für alle sei, und deshalb sei das Volk bereitwillig, die 

Standesunterschiede nicht nur zu dulden, sondern sie offenen Herzens anzunehmen. „So fügt 

sich alles Menschliche hier in dauerhafte Verhältnisse ein. […] Die Gegenwart erscheint im 

Licht der idealen Möglichkeit“ (Staiger 1987, 183). Die soziale Harmonie, wie sie mit der 



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

94 

 

Szene auf dem Markt dargestellt wurde, wäre unvollständig ohne die ästhetische Dimension, 

die von der Figur der jungen Herrscherin verkörpert wurde: „Das Volk schaute mit Freuden 

die junge Dame, und auf so viel lächelnden Gesichtern zeigte sich das entschiedene Behagen, 

zu sehen, daß die erste Frau im Lande auch die schönste und anmutigste sei“ (Goethe: Novelle).  

In der Gestalt der Herzogin waren Macht, Schönbeit und Anmut vereinigt. Das 

Dargestellte war eine konfliktlose soziale Idylle. Die Herrscher besuchten den Markt, wie es 

sich gehört: hoch zu Ross, und weil das Volk zu Fuß ging, fand die Bewunderung für die Herrin 

wörtlich von unten nach oben statt und widerspiegelte somit die standesgemäße Hierarchie. 

Für Staiger war es wichtig, dass die aufgeklärte Monarchie gerade durch die Hierarchie die 

soziale Stabilität und Einigkeit der Bevölkerung garantierte. 

„Novelle“ beschrieb die vormoderne Gemeinschaft, nicht die moderne Gesellschaft. In 

der geschlossenen Gemeinschaft gab es keine sozialen Konflikte, es waren aber persönliche 

moralische Dilemmata möglich, wie dies mit Honorio passierte, der sich in seine Herrin 

verliebte. Unglücksfälle, wie der Brand zum Beispiel, vereinten ebenfalls die Menschen, im 

Unterschied zum sozialen Konflikt, der die Menschen trennte. Staigers Interpretation 

rekonstruierte und bestätigte Goethes Auffassung vom aufgeklärten Monarchen, der seinen 

Untertanen nahestand, von den harmonischen Beziehungen zwischen Untertanen und 

Herrschern, von der gegenseitigen Unterstützung in der Gemeinschaft. Wahrscheinlich war 

Staiger Anhänger der aufgeklärten Monarchie, da sie das ewig Gültige zu verkörpern schien: 

die Bemühung zur Schaffung einer Gesellschaft, die wie veredelte Natur war, in der 

Moralisches, Soziales und Ästhetisches im Gleichgewicht waren. Möglicherweise hatte Hans 

Meyer gerade Staiger gemeint, als er schrieb; „[…] die Anbeter des Harmoniedenkens in 

Gesellschaft, Politik und Kunst […]“ (Mayer 1987, 51). 

Die Seiten, wo Staiger die Wirkung der drei Orientalen auf den Herzog beschreibt, sind 

pathetisch, man hört einen persönlichen Oberton heraus. Das soziale Dasein wird lebendig wie 

Natur, zugleich wird eine höhere Zivilisiertheit erreicht, indem die Gewalt aufgegeben wird. 

Hier Staigers Schluss: „Was vor zweitausend Jahren geschah und was sich jetzt vollzieht, 

scheint gleich. […] Das Bewusstsein reiner Dauer, das am Anfang der Novelle unbeweglich 

auf Bestehendes gerichtet war, verwandelt sich in geisterhaftes Anschauen des Lebendig-

Ewigen“ (Staiger 1987, 204). Klassisch ist das, was das ewig Gültige sucht (Staiger 1987,  

182 – 183). 

Staiger teilte die verbreitete Meinung, der Osten sei unhistorisch: als soziale 

Organisation, als Wahrnehmung und Erfassung der Welt seien die Menschen des Ostens 

gleichsam Zeitgenossen des Alten Testaments, als stünden sie eigentlich am Beginn der 



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

95 

 

europäischen Geschichte: „Was vor zweitausend Jahren geschah und was sich jetzt vollzieht, 

scheint gleich.“ Es wird nicht eindeutig gesagt, wo genau dieser eingebildete Osten lag, man 

versteht aber doch, welche Zeit des Alten Testaments Staiger meinte, denn der Prophet Daniel 

und das Kind aus der Novelle stehen in seiner Interpretaion in Zusammenhang miteinander. 

Staigers Verständnis verfolgt aufmerksam die innere Logik des Textes. Als Antwort 

auf die Frage, warum sich Honorio zu verreisen entschließt, und in Bezug auf die von den 

Interpretatoren angebotenen Antworten schrieb Staiger: „Die beste Auskunft, wenn der Text 

nicht so bestimmt ist, wie wir wünschen möchten, gibt wohl das Stichwörterschema, das sich 

aus den Vorarbeiten zur „Novelle“ erhalten hat“ (Staiger 1987, 192 –  93). Staiger war bemüht, 

dass seine Interpretation keine persönliche Position darstellte, sondern dem Werk von Goethe 

innerlich adäquat sein sollte. 

Eine Interpretation ist immanent, wenn der Interpretierende versucht, sich 

erkenntnismäßig in die Welt und die Epoche des Autors hineinzuversetzen, in die Zeit, in der 

das Werk entstanden ist, die verschiedenen Zeugnisse aufgezeichnet worden sind, und alles 

auszulegen im Einvernehmen mit dem Autor und von seinem Standpunkt aus. Eine derartige 

Interpretation beseitigt das Verhältnis zwischen den historischen Zeiten, zwischen dem 

interpretierten Werk und dem Interpretierenden. Indirekt bestätigt sie, dass nur eine Wahrheit 

existiert, das dem Werk des Dichters immanent ist, und diese hat die Interpretation anzustreben. 

So kann das interpretierte Werk, obwohl nicht unbedingt, die Merkmale eines religiösen Textes 

annehmen, an den vor allem hermeneutisch bestätigend, nicht aber auch kritisch, heranzugehen 

wäre. Alle Interpretationen, die nicht immanent sind, erweisen sich als äußerlich und unwahr.12 

Die Frage nach der möglichen Verschmelzung historischer Horizonte kann überhaupt nicht 

gestellt werden.  

 

Die deutsch-schweizerische Freundschaft im geistigen Leben 

Im Jahr 1937 hielt Staiger zwei Vorträge, die inhaltlich fast identisch waren: beide über die 

deutsch-schweizerische Freundschaft im geistigen Leben. Seine Überlegungen bezeichnete er 

als unzeitgemäß; er war bemüht herauszufinden, worin das Wesen, oder die Eigenart, des 

schweizerischen und des deutschen Geistes im unpolitischen Sinne bestand. Das Politische sei 

bei der Suche nach der Antwort auf die so gestellte Frage grundsätzlich auszuschließen. Staiger 

verglich das Wesen des schweizerischen deutschsprachigen Schrifttums mit dem Wesen des 

 
12 In einem polemischen Memoiren-Text verwarf Horst Peter Kasper kategorisch Staigers Interpretation von 

Goethes „Novelle“. Ebenfalls dort, scheint es, verweigert Kasper Hans Mayer das Recht, seine Meinung über 

Staigers Interpretation zu ändern. (Kasper 2005, 133). 



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

96 

 

deutschen Geistes. Eine seiner Schlussfolgerungen lautete, dass es eine „strenge Freundschaft“ 

sei, „[…] die nicht auf der leichten Übereinstimmung von Lebensansichten und Gewohnheiten 

ruht […] sondern die sich so erfüllt, daß jeder dem andern einen Bezirk seines innern Reichs 

einräumt“ (Staiger 1937a, 138). Staiger meinte ebenfalls: „Ein unverwechselbares 

schweizerisches Wesen hat sich als Dichtung erfüllt […] und steht nun in der Geistesgeschichte 

da als Individualität“. Andererseits aber: „Denn dies Schweizerische ist gerade im Bündnis mit 

dem deutschen Wesen groß geworden“ (Staiger 1937, 34). Heute jedoch, so fuhr Staiger weiter, 

gebe es etwas Krankhaftes, eine verblüffende Nervosität und Angst seien zu beobachten in der 

Einstellung der Schweizer zum deutschen Geist. Was war aber zu verstehen unter „deutschem 

Geist“? „[…] seit der Gründung des Dritten Reiches sind wir alle stutzig geworden und haben 

in dem, was Deutschland betrifft, begreiflicherweise die Unschuld verloren“ (Staiger 1937, 

35).13 Die letzte Aussage lässt sich wohl als Verweis auf den früheren Aufsatz Staigers 

„Dichtung und Nation. Eine Besinnung auf Schiller“ (1933) beziehen, in dem er die Hoffnung 

hatte, nach der Machtergreifung der nationalsozialistischen Partei werde möglicherweise eine 

neue Epoche in der deutschen Kultur anbrechen, die Schillers ethische und ästhetische 

Prinzipien verwirklichen werde. Heutzutage führe die Zuneigung zum deutschen Geist häufig 

zu böswilligen Missverständnissen. „Die politische Kluft scheint alle, auch die makelloseste 

geistige Freundschaft zu zerreißen. […] jede Gebärde der Freundschaft politisch verwertet und 

zur Stimmungsmache missbraucht werden kann (Staiger 1937, 36).  

Bei der Behandlung der Frage „Was bedeutet der deutsche Geist für das Geistesleben 

der Schweiz?“ beschränkte sich Staiger bewusst vor allem auf das 19. Jh. Denn was ein Mensch 

oder ein Volk sei, könne uns nur die Geschichte zeigen. Diese Aussage von Staiger steht im 

Einklang mit der von Dilthey formulierte Auffassung: „Was der Mensch sei, sagt ihm nur seine 

Geschichte“. Staigers Antwort war historischer Natur und sollte die Geistesgeschichte von der 

politischen Geschichte und vom politischen Leben überhaupt abgbrenzen.  

Staiger beschrieb die Merkmale der schweizer Literatur, indem er zusammenfassend 

darauf verwies, dass die höchste Würde der schweizer Volkspsychologie in der Bestätigung 

und der Entfaltung des Lebens bestehe und das Meistern des Lebens „für uns“ einen höchsten 

menschlichen Wert darstelle. Aber Meistern und Können seien nur dann wertvoll, wenn sie 

dem Wohlstand des Ganzen dienen. Die soziale Charakerisierung sollte Staiger demnächst als 

sein wichtigstes Maß für den Wert der literarischen Werke anlegen; sie sollten der 

 
13 Dies ist der einzige Fall in den mir bekannten Werken von Staiger, wo seine Argumentation auf kollektive 

psychische Zustände Bezug nimmt. 



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

97 

 

Gemeinschaft dienen und nicht einfach Ausdruck der Individualität des Schriftstellers sein. 

Diesen Merkmalen sei noch der schweizerische Sinn für das rechte Maß hinzuzufügen, die 

Bestrebung nach einer gesicherten und stabilen Welt. 

Während die charakteristischen Merkmale des deutschen Geistes erschreckende 

Unterfangen von Todesliebe darstellten. „Und überall bedeutet sie (die Liebe zum Tod – Anm. 

A.A.). ein Ungenügen an dem, was ist, ein qualvoll-drängendes Begehren, die Welt aus einem 

vollkommenen Nichts vollkommen neu erstehen zu sehen“ (Staiger 1937, 46). Es sei ein 

qualvolles Streben nach dem Unmöglichen, das ohne zu zögern das Seiende ablehnt und dessen 

„Traum einer fast unirdischen Freiheit und ungestörten Zwiesprache mit den Göttern oder mit 

der Gottheit, deren Reich nicht von dieser Welt ist“ (Staiger 1937а, 134). In Frageform zählte 

Staiger weitere Merkmale des deutschen Geistes: „Denn ist der deutsche Geist nicht wesentlich 

unbegrenzt und unbestimmbar […] immer werdend, nie vollendet […] niemals fertig“ (Staiger 

1937a: 136, 138). Die Liebe zum Tod sei das rein Deutsche, das Uneuropäische am deutschen 

Geist. „[…] die Reihe jener Gestalten, die ihre Bahn bis in den Tod oder in den Wahnsinn 

verfolgen mussten […]“ (Staiger 1937a, 136), auf die Staiger verwies, entstammten alle dem 

18. bis Mitte des 19. Jh., von Kleist bis Wagner. 

Staiger glaubte aber, „[…] der schweizerische Geist hat sich am vollkommensten 

dargestellt, wo er das ganz Andere am kühnsten in seine Bezirke einbezieht“ (Staiger 1937, 

47). Und außerdem: „Wollten wir uns dem verschließen und in Selbstgefälligkeit […] leben, 

wir wären wahrlich bald am Ende“ (Staiger 1937a, 139). Alle großen Vertreter der schweizer 

Literatur seien Grenzfiguren zwischen der schweizerischen Einstellung zur Welt und dem, was 

diese nicht ist. Denn die schweizerischen Tugenden hatten ihre Kehrseite: „Wer das Leben 

meistert, hat auf das Höchste bereits Verzicht getan … Der weise Wille zur Beschränkung artet 

in Beschränktheit aus“ (Staiger 1937, 48). Und er kam zur Schlussfolgerung, dass Gottfried 

Keller, K. F. Meyer und Carl Spitteler dem Geist ihrer Heimat, der Schweiz, untreu werden 

sollten, um sich selbst als Dichter treu zu bleiben. „So bleibt die deutsche Liebe zum Tod uns 

unentbehrlich je und je“ (Staiger 1937a, 139). Staiger selbst schien von Aufrufen wie „Stirb 

und werde!“ angezogen gewesen zu sein, von heroischen Behauptungen wie „Den lieb‘ ich, 

der Unmögliches begehrt!“ oder: „Ist … unsere Seele noch bereit für jene göttlichen 

Erschütterungen, in denen alles Bestehende wankt, um sich glorreich zu erneuern?“ (Staiger 

1937a, 139). Ob sich Staiger während des Kriges oder am Kriegsende an diese seine Worte 

noch erinnert hatte? 

Die Generalisierungen über den Schweizer Geist erscheinen auch als seine eigenen 

Wunschvorstellungen. Die Distanzierung von der aktuellen politischen und kulturellen 



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

98 

 

Situation in Deutschland wurde deutlich zum Ausdruck gebracht, deshalb lautete die Antwort 

auf die Frage, zu welchem deutschen Geist die Schweizer eine Zuneigung empfinden sollten, 

folgenderweise: zum ewigen deutschen Geist, der mit dem heutigen offiziellen Deutschland 

nicht identisch ist. „Das Deutsche, das uns bedeutsam bleibt, dürfen wir nie nach äußeren 

politischen Zeichen wählen und ausscheiden. […] Der einzig gültige Masstab bleibt die Größe 

der Lesitung […]“ (Staiger 1937, 51 – 53). Deswegen appellierte Staiger: „So halten wir an der 

Freundschaft mit dem ewigen deutschen Geiste fest – dem ewigen, den wir von dem 

„tausendjährigen“ des Dritten Reiches unschwer unterscheiden können […]“ (Staiger 1937, 

52).  

Der zweite Vortrag endete mit einem emotionalen Lob der schweizerischen 

Geistesfreiheit, die auch dadurch zum Ausdruck kommen werde, dass sie den deutschen Geist 

bewahren könne, auch wenn er im eigenen Lande missbraucht werde. Staigers formulierte zum 

Schluss folgende rhetorische Frage: „[…] wo soll dann dem echten Deutschen Wesen noch 

eine Stätte beschieden sein und die gebührende Ehre werden, wenn es nicht in der Schweiz 

geschieht?“ (Staiger 1937, 54).  

Die Frage danach, was der deutsche Geist für das geistige Leben der Schweiz zu 

bedeuten habe, betraf auch Staigers professionellen Interessen, so dass er in Bezug auf sich 

selbst die Antwort kannte. Seine Beschäftigungen (Dissertation und Habilitationsschrift) waren 

überwiegend auf die Deutung des „ewigen deutschen Geistes“ ausgerichtet; so würden sie auch 

in den nachfolgenden Jahrzehnten bleiben. 

Hier sei auf einige Besonderheiten der zwei Vorträge verwiesen: Staiger erklärte seine 

Zugehörigkeit zur Schweiz, zum schweizerischen Geist und bestand darauf, dass seine 

Zuneigung zum deutschen Geist seinem eigenen Lande diene. Seine psychologischen 

Betrachtungen sind als überzeigend einzuschätzen. In den anderen mir bekannten Werke ist 

seine Einstellung antipsychologisch.14 Der Typ von Volkspsychologie aber, den Staiger 

 
14 In einer Rezension zu Ludwig Binswangers „Grundformen und Erkenntnis menschlichen Daseins“ erklärte 

Staiger, er sei ein psychologisch nicht interessierter Leser und kritisierte den Verfasser für das Vorhandensein von 

so viel Psychologie in seinem Buch. Staiger bevorzugte es, dass Binswanger nur Philosoph wäre, ohne 

praktizierender Psychiater und Psychotherapeut zu sein. Staigers Äußerungen über die Psychologie waren fast 

immer feindselig geprägt (Staiger 1943 – 1944, 31). 

„Es ist unmöglich, eine hochentwickelte Religion und ausgebildete Kunst aus primitivem Leben oder einer noch 

tieferen Schicht verstehen zu wollen. Dennoch versucht es man immer wieder – in einer Literaturwissenschaft, 

die Blut und Boden für den Charakter einer Dichtung verantwortlich macht, in einer Psychologie, die das bewusste 

Leben der menschlichen Seele auf das unbewusste zurückführt.“ (Staiger 1963, 159) Staiger widerlegte zugleich 

die Rassentheorie und die Tiefenpsychologie als Möglichkeiten zur Erkenntnis von Religion und Kunst. Beide 

Theorien wurden als irrational dargestellt. Staiger erkannte die analytische und die Tiefenpsychologie als 

rationales Projekt nicht an. Das Vorurteil Staigers gegenüber der Existenz des Unbewussten veranlasste ihn m. E. 

Rassentheorie und analytische Psychologie gleichzusetzen. Hier möchte ich auf einen für mich wesentlichen 

Unterschied zwischen beiden verweisen. Die Varianten der Tiefenpsychologie, die analytische inbegriffen, streben 



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

99 

 

anwendete, verwandelte bestimmte psychische Einstellungen in Wesensarten, entzog ihnen die 

Historizität und stellte sie als unveränderlich dar. Als unveränderlich stellte Staiger der „ewige“ 

deutsche Geist dar. War der deutsche Geist wirklich durch die Zeiten gleich, unveränderlich 

und ewig?15  

In diesem Aufsatz verwendete Staiger den Begriff Volk, während er sonst den Begriff 

Gemeinschaft benutzte. Es geht aber nicht klar hervor, ob er bei der Verwendung von „Volk“ 

im Zusammenhang mit der deutschen Literatur und Philosophie auch die französisch- und 

italienischsprachigen Bürger der Konföderation im Auge hatte oder nicht. Vielleicht besteht 

aber diese Unklarheit nur für mich als einen Außenstehenden.16  

 

Emil Staiger über die Werte im Schaffen von Adalbert Stifter 

In seinen Studien über Adalbert Stifter beschrieb Staiger die Werte, die er für das Schaffen des 

Schriftstellers als ausschlaggebend hielt; den gleichen Werten stand m. E. auch Staiger selbst 

sehr nahe: die Dichtung sei nicht Ausdruck von individuellem Erleben, sie gebe einer 

ungeheuerlichen Macht Stimme, die über Welt, Natur, Geschichte und Menschen waltet. Von 

diesem Standpunkt aus verurteilte Stifter den Dämon des „freiheitstrunkenen Subjekts“ 

(Eichendorff), der in der deutschen Romantik entstanden war. Die psychologische Neugier (z. 

B. bei Hebbel) war etwas, was Stifter nicht annahm, da er glaubte, bei allen Völkern und zu 

allen Zeiten sei das ganze „Dasein […] gegründet auf die Kraft der Ehrfurcht“ (Staiger 1952, 

61). Selbstbezogenheit, Überheblichkeit. Herrschsucht, Genuss waren für Stifter falsche Werte. 

Was er in seinen Geist aufnahm und in seinem Werk darstellte, war die übersehbare Ordnung 

 
danach, das Unbewusste ins Verhalten zu integrieren, es bewusst zu machen, während die Rassentheorie feindselig 

und isolationistisch gegen alles ist, was sie nicht als Eigenes anerkennt; sie teilt die Welt in eigene und fremde 

Körper ein. 

Manchmal aber führte Staiger psychologische Motive an: am Anfang seiner Studie „Der neue Geist in Herders 

Frühwerk“ schuf er ein psychologisches Portrait der Person von Herder, um zu begründen, warum er nicht das 

ganze Schaffen Herders analysieren will, sondern nur die Struktur der schöpferischen Einbildungskraft im 

Frühwerk des Denkers. Ein Element dieser Struktur seien die für Herders Denkweise wichtigen Wörter „Inneres“ 

und „Innerlichkeit“. Staiger interpretierte ihre Bedeutung nicht als Absonderung einer eigenen inneren Welt, 

sondern als wirkliche Vertiefung in sich selbst, die jedoch einen Weg darstelle zu einer anderen inneren Welt – der 

äußeren Dinge, der Gegenstände. Zögernd nahm er an, „dass wir in solcher Vertiefung ein anderes Inneres, 

nämlich der äußeren Dinge, der Gegenstände, oder vielleicht auch der anderen Menschen“ haben könnten. (Staiger 

1963, 146-147) Bei der Interpretation des Begriffs Analogie bei Herder stellte Staiger fest: „Demnach beträfe die 

Analogie einen Zwischenbereich, der weder subjektiv, noch objektiv, sondern beides, in beidem nämlich das 

Innere, wäre, das Innere unserer Sinne, das Innere dessen, was unsere Sinne erfassen.“ (Staiger 1963, 150) 
15 Otto Distelmaier analysierte diesen Aufsatz sowie Staigers Beziehung zu Heidegger in den 1930er Jahren. Eine 

seiner Konsequenzen war: „[…] da Staiger die Chance des Rückzuges hat – die Neutralität der Schweiz zwingt 

ihn nicht zu einer Entscheidung – kann er sich wieder […] ins „Ewige“, „Gültige“ und „Zeitlose“ flüchten“ 

(Distelmaier 1973, 49). 
16 Kennzeichnend für eine kollektive Einstellung zum „echt“ Deutschen in den 1930er Jahren war die 

Frakturschrift, mit der Bücher und Zeitschriften gedruckt wurden, die Jahrbücher inbegriffen, in dem Staigers 

Aufsätze veröffentlicht wurden. 



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

100 

 

und die wunderbare Zauberkraft, die aus dem Abgrund des mysterium tremendum et 

fascinosum strahlten. Staiger benutzte die Formulierung des Heiligen von Rudolf Otto, um die 

Eigenartigkeit des Schaffens von Stifter zu beschreiben. (Staiger 1968, 11). Heilig war die 

Quelle der Dichtung. Und nicht zuletzt war eine Verwandtschaft zwischen Stifter und Staiger 

vorhanden in Bezug auf ihre Einstellung zu Goethe. Staiger verglich „Nachsommer“ nicht mit 

den Bildungsromanen der Zeit wie „Der grüne Heinrich“ und „Maler Nolten“, sondern mit 

„Wilhelm Meister. Wanderjahre“ (Staiger 1952, 40).  

Wovon sich Staiger angezogen fühlte, war die Verbindung von reiner Form und reinem 

Sinn, sittlicher Würdigung und Ordnung, Tugendhaftigkeit und Kunst, die von den 

Protagonisten der Erzählungen und Romanen von Stifter verkörpert wurden (Staiger 1968, 19). 

Die Sittlichen waren poetischer als die Niedrigen, die Abgestoßenen, die Rebellierenden. „Der 

böse oder unsittliche Mensch ist immer ein Einzelner, ein beliebiger und zufälliger Sonderfall, 

indes sich in dem Tugendhaften die allgemein gültige Ordnung erfüllt. Das sichert ihm in den 

Augen Stifters nicht nur seinen moralischen, sondern ebenso seinen ästhetischen Rang“ 

(Staiger 1968, 16). Die allgemeingültige Moral und die Gesetzordnung garantierten die Einheit 

der Gemeinschaft. „Geheimnis im Gesetz, Gesetzliches im Geheimnis“ – darin sah Staiger die 

Quintessenz von Stifters Geist (Staiger 1968, 12).  

In seiner Interpretation von „Witiko“ betonte Staiger die Zurückziehung des Autors: 

„[…] tritt er selber nun ganz hinter seinem Gegenstande“ (Staiger 1952, 53).17 Als Bestätigung 

für das Gesagte führte Staiger Teil eines Briefes von Stifter an: „Jetzt steht mir das Geschehene 

fast wie ein Ehrfurcht gebietender Fels vor Augen, und die Frage ist nicht mehr die: „was will 

ich mit ihm tun“, sondern: „was ist er?“ (Staiger 1952, 54). 

Dieses Bild des Felsens kommt auch in der Malerei von Stifter vor. Gerade auf die 

Frage „was ist das, welche Struktur hat es“ und nicht auf die Frage „was sehe ich“ antwortete 

die kleine Landschaft „Der Königssee mit dem Watzmann“.18 In dieser Landschaft war Stifter 

bestrebt, den Berg und den See an sich darzustellen, nicht seinen eigenen Blick auf sie. In 

diesem Sinne hatte er sich ganz hinter dem darzustellenden Gegenstand zurückgezogen. 

„Stifter in seinem geognostischen Interesse […] ließ unter der kunstvoll gestalteten 

Landschaftsoberfläche die Struktur des Gebirges erkennen“ (Deutsche Romantiker 1985, 158). 

 
17 Vgl. oben über Staigers Reaktion – „Keine Selbstdarstellung“ in Bezug auf den autobiografischen Auszug 

„Selbstanzeige“ von Max Frisch. 
18 Adalbert Stifter, Der Königssee mit dem Watzmann, 1837, Öl auf Leinwand, Österreichische Galerie des 19. 

und des 20. Jhs., Wien 



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

101 

 

An mehreren Stellen in „Reiz und Maß. Das Beispiel Stifters“, aber auch in anderen 

Texten wiederholte Staiger: „Wir haben es heute schwer […]“; weil wir uns vom Vorbild 

entfernt haben, sowohl vom moralischen und künstlerischen, als auch vom sozialen. Und das 

Vorbild war in Weimar, in der Zeit Ende des 18. Jh. und Anfang des 19. Jh. Staiger zitierte aus 

Stifters „Nachsommer“ die Meinung von Freiherr von Risach über das Verhältnis „Kunst und 

Volk“. Er lehnte eine mögliche Verbindung des Romans mit der Revolution von 1848 ab. Dann 

fügte er hinzu, dass die Schönheit für Stifter eine Pflicht darstelle und dass sie nicht an den 

Forderungen des Tages zu messen sei, im Gegenteil, die Forderungen des Tages seien anhand 

von deren, der Schönheit, unerschütterlichem reinen Maß zu beurteilen, das sich immer wieder 

bestätige in den Wendungen des Schicksals (Staiger 1968, 21 – 22).  

Das hört sich überzeugend an. Nur wenn sich nicht der Vergleich anbieten würde mit 

einem der Postulate in Theorie und Praxis des sozialistischen Realismus, die zur gleichen Zeit 

entwickelt wurde (1930 – 1960), dass nämlich der positive Held ein sittlicher Mensch sei, 

Träger der sozialistischen Moral. Und außerdem war das große Ziel, das gesellschaftliche 

Leben so darzustellen, wie es sein soll, nicht wie es ist. Wenn sich eine derartige Theorie unter 

günstigen politischen Bedingungen in die einzig richtige verwandelt, wird eine Diktatur 

konstituiert oder, in der gemäßigteren Variante, eine autoritäre Macht, die über die Kunst und 

die Reflexion darüber waltet. In den Jahrzehnten, als Staiger sein kritisches Werk schuf, 

etablierte die offizielle Denkweise über die Kunst in der Sowjetunion eine repressive, 

gesetzmäßige und geheimnisvoll-bedrohliche Gesellschaftsordnung. Zu den grundlegenden 

Postulaten dieser Reflexion gehörte die Gegenüberstellung vom sittlichen Menschen mit seiner 

sozialistischen Moral und der moralischen Verdorbenheit bei den Protagonisten in der Literatur 

des westlichen Modernismus. 

In Staigers Einstellung zum Werk von Stifter trat deutlich seine immanente Methode 

zutage: Staiger vermochte Werk und Person der Dichter, die er liebte, von innen zu 

interpretieren. Er setzte das Werk von Stifter jenseits jeder Sozialität, stellte sich in Stifters 

Position, die das Vermengen von politischem Leben und Dichtung nicht zuließ, was auch der 

Position von Staiger entsprach.  

Hier sei noch die Möglichkeit erwähnt, einen Teil von Stifters Werk, gerade wegen 

seiner Antimodernität, ökologisch auszulegen, als Ehrfurcht vor der Erde, vor deren 

Geschichte, wo der Mensch nicht als Krone der Schöpfung erscheine. 

Ein Teil der Anhänger stilistisch-struktureller Analysen in den sozialistischen Ländern 

Europas der 1960 – 1970er Jahre waren ebenfalls davon überzeugt, dass sie die Unabhängigkeit 

der Analyse von einer möglichen ideologischen Zuordnung garantierten könnten, wenn sie sich 



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

102 

 

am Text oder an der Darstellung hielten, ohne in die Analyse äußere Charakterisierungen mit 

einzubeziehen (individuelle Psychologie des Autors, soziale Psychologie, historische 

Ereignisse, philosophische Thesen u.ä.m.). Denn gerade in Bezug auf das Werk äußere soziale 

oder ideenmäßige Auslegungen könnten von der herrschenden Ideologie ausgenutzt werden, 

im konkreten Falle vom sozialistischen Regime. Die Varianten stilistisch-struktureller 

Analysen können nämlich die Funktion wissenschaftlicher und wohl auch gesellschaftlicher 

Ablehnung in einer autoritären oder totalitären Gesellschaft übernehmen.19 Die Kritik an 

derartigen Analysen kam vonseiten der Widerspiegelungstheorie und der konservativ 

denkenden Literaturhistoriker, die in der Strukturanalyse einen Angriff auf das Wesen der 

Literatur sahen. Staiger aber lebte nicht in einer derartigen Gesellschaft; ob seine Methode als 

Abwehr gegen die nazistische Ideologie in den Jahren zwischen 1939 (als „Die Zeit als 

Einbildungskraft des Dichters“ veröffentlicht wurde) und 1945 funktioniert hatte, ist schwer 

zu beurteilen. Seine Methode diente jedoch nach 1945 der Festigung klassischer Werte. Bei 

ihrer ganzen Scharfsinnigkeit war Staigers Methode isoliert von jeglicher Sozialität und 

Historizität. Und gerade das ahistorische Verständnis des Klassischen kann m. E. zur 

Unterstützung einer totalitären oder autoritären Gesellschaftsordnung missbraucht werden, die 

sich zum Ziel setzt, die eigene Macht zu verewigen und die Geschichte zum Halt zu bringen. 

 

 

LITERATURVERZEICHNIS / REFERENCES 

 

Angelow, Angel. 2008. Istoričnost na vizualnija obraz [Historizität des visuellen 

Bildes]. Sofia. 

Bloch, Peter André, Edwin Hubacher. 1972. Der Schriftsteller in unserer Zeit: 

Schweizer Autoren bestimmen ihre Rolle in d. Gesellschaft. Eine Dokumentation zu Sprache 

und Literatur der Gegenwart. Hrsg. Peter André Bloch und Edwin Hubacher. Bern. 

Böschenstein, Bernhard. 1996. „Emil Staigers ‚Grundbegriffe‘: ihre romantischen und 

klassischen Ursprünge“. In Germanistische Literaturwissenschaft vor und nach 1945, Hrsg. 

von Hilfried Barner und Christoph König. Zeitenwechsel. Frankfurt/Main, 268 – 281. 

Böschenstein, Bernhard. 2007. „Der Interpret Emil Staiger im Gespräch mit vier 

Dichtern“. In Emil Staiger und Die Kunst der Interpretation heute 1955–2005, Hrsg. von 

Joachim Rickes, Ladenthin Volker, und Michael Baum. Bern [u.a.], 31 – 41. 

 
19 Vgl. auch Angelow 2008, 32 – 34. 



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

103 

 

Caramelli, Eleonora. 2020. “Emil Staiger tra filologia ed ermeneutica, filosofia e 

letteratura“. In Emil Staiger, Il tempo come immaginazione letteraria. Studi su tre poesie di 

Brentano, Goethe e Keller. A cura e con introduzione di El. Caramelli. Macerata, VII – XLV. 

Deutsche Romantiker. 1985. Bildthemen der Zeit von 1800 bis 1850. München. 

Kunsthalle der Hypo-Stiftung, 149 – 153, 158 – 159. 

Distelmaier, Otto. 1973. Fundamentalästhetik und Normativität. Untersuchungen zu 

Emil Staiges „Fundamentalpoetik“ im Hinblick auf Heinrich Rombachs „Strukturontologie“ 

und Theodor W. Adornos „Ästhetische Theorie“. Dissertation. München. 

Frisch, Max. 1973 [1950]. Tagebuch 1946 – 1949. Frankfurt/Main. 

Gamper, Michael. 2001. „Er schreibt für das Volk, nicht für die Masse. Die Ablehnung 

der gesellschaftlichen Moderne in der Schweizer Germanistik: Konzepte und Konsequenzen. 

In Schreiben gegen die Moderne. Beiträge zu einer kritischen Fachgeschichte der Germanistik 

in der Schweiz. Corina Caduff, Michael Gamper (Hrsg.). Zürich, 85 – 110. 

Gaul-Ferenschild, Hartmut. 1993. National-völkisch-konservative Germanistik. 

Kritische Wissenschaftsgeschichte in personengeschichtlicher Darstellung. Bonn, 304 – 305. 

Goethe, Johann Wolfgang von. Novelle. https://www.projekt-gutenberg.org/goethe/

novelle/novel001.html.  20. II. 2025 

Goethe, Johann Wolfgang von. „Einfache Nachahmung der Natur, Manier, Styl“. In  

Der Teutsche Merkur online. URL: http://ds.ub.uni-bielefeld.de/viewer/toc/1951387/

0/LOG_0000/. 20. II. 2025 

Grimm, Christa. 2007. „Max Frisch“. In Schweizer Literaturgeschichte. Aktualisierte 

Neuausgabe. Klaus Pezold (Hrsg.). Leipzig, 159 – 186. 

Hermand, Jost. 2009. Fünfzig Jahre Germanistik. Aufsätze, Statements, Polemiken 

1959 – 2009. Bern. 

Inglin, Meinrad. 1992. Die Briefwechsel mit Traugott Vogel und Emil Staiger. Hrsg. 

Felix R. Hangartner. Zürich. 

Jurgensen, Manfred. 1973. Deutsche Literaturtheorie der Gegenwart: Georg Lukacs, 

Hans Mayer, Emil Staiger, Fritz Strich. München.  

Kasper, Horst Peter. 2005. „Glückauf, der Staiger kommt!“  In Innovation und 

Modernisierung. Germanistik von 1965 bis 1980. Klaus-Michael Bogdal und Oliver Müller 

(Hrsg.)., Heidelberg, 131 – 137. 

Lifschitz, Michail. 1972. Krise des Häßlichen. Vom Kubismus zur Pop-Art. 2., 

veränderte Auflage. Dresden. 

https://www.projekt-gutenberg.org/goethe/novelle/novel001.html
https://www.projekt-gutenberg.org/goethe/novelle/novel001.html
http://ds.ub.uni-bielefeld.de/viewer/toc/1951387/0/LOG_0000/
http://ds.ub.uni-bielefeld.de/viewer/toc/1951387/0/LOG_0000/


Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

104 

 

Lifschitz, Mihail. 1966. Počemu ja ne modernist? [Warum ich kein Modernist bin?]. 

Literaturnaja gazeta, nr. 119, 8.10.1966, S. 2 – 4, auch in:  http://www.gutov.ru/lifshitz/texts

/krizis/krizis-5.htm. 20. Feb. 2025 

Mayer, Hans. 1987 [1973]. Goethe. Ein Versuch über den Erfolg. Leipzig. 

Rickes, Joachim. 2009. „Emil Staiger als Kritiker der Gegenwartsliteratur“. In: Rickes, 

Joachim (Hrsg.), Bewundert viel und viel gescholten. Der Germanist Emil Staiger. Würzburg, 

2009, 101 – 114. 

Rusterholz, Peter. 2009. „Adäquates Textverstehen? Fragen und Antworten Emil 

Staigers und Max Wehrlis“. In Bewundert viel und viel gescholten. Der Germanist Emil 

Staiger. Joachim Rickes (Hrsg.).. Würzburg, 115 – 129. 

Scherpe, Klaus. 1992. „Die Moderne sollte vermieden werden. Westdeutsche 

Literaturwissenschaft 1945 – 1950“. In Die rekonstruierte Moderne: Studien zur deutschen 

Literatur nach 1945. Klaus Scherpe. Köln, Weimar, Wien, 1 – 22.  

Schlaffer, Heinz, 2003. Emil Staigers „Grundbegriffe der Poetik“. Monatshefte, v. 

XCV, N. 1, 1 – 5. 

Staiger, Emil. 1937. Deutschschweizerisches Schrifttum und deutscher Geist - Jährliche 

Rundschau des Deutschschweizerischen Sprachvereins, Band (Jahr) 33 (1937), 33 – 54.  

Staiger, Emil. 1937a. „Deutsch-Schweizerische Freundschaft im Geistesleben“. 

Schweizer Monatshefte: Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur, Band (Jahr).: 17, Heft 3, 132 

– 141. 

Staiger, Emil. 1943 – 1944. Schweizer Monatshefte: Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, 

Kultur, Band (Jahr): 23, Heft 1, 28 – 35. 

Staiger, Emil. 1944. „Vom Pathos“. Trivium, Heft 2/1944, II. Jahrgang, 77 – 92 

Staiger, Emil. 1945. „Versuch über den Begriff des Schönen“. Trivium, Heft 3/1945, 

IIІ. Jahrgang, 185 – 197. 

Staiger, Emil. 1949. „Keine Selbstdarstellung. Atlantis Almanach. Zürich, 143 – 45. 

Staiger, Emil. 1952. Adalbert Stifter als Dichter der Ehrfurcht. Zürich. 

Staiger, Emil. 1954. „Zu einem neuen Roman von Max Frisch“. Neue Zürcher Zeitung. 

17. 11. 1954. 

Staiger, Emil. 1963. „Der neue Geist in Herders Frühwerk“. Emil Staiger, Stilwandel. 

Zürich, 121 – 173. 

Staiger, Emil. 1963а [1959]. Goethe. Bd. ІІІ., 2. unveränderte Auflage. Zürich. Staiger 

Emil 1964. Goethe. B. I. 4. unveränderte Auflage. Zürich: Atlantis. 

http://www.gutov.ru/lifshitz/texts/krizis/krizis-5.htm
http://www.gutov.ru/lifshitz/texts/krizis/krizis-5.htm


Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

105 

 

Staiger, Emil. 1968. „Reiz und Maß. Das Beispiel Stifters“. Adalbert Stifter: Studien 

und Interpretationen. Gedenkschrift zum 100. Todestage. Heidelberg, 7 – 22.  

Staiger, Emil. 1983 [1946]. Grundbegriffe der Poetik, München: dtv (5. Aufl.).  

Staiger, Emil. 1987. „Goethe: ‚Novelle‘“. In: Goethe im zwanzigsten Jahrhundert. 

Spiegelungen und Deutungen. Hans Mayer (Hrsg.). Frankfurt/Main, 181 – 211. 

Vosskamp, Wilhelm. 1990. „Literaturwissenschaft als Geisteswissenschaft. Thesen zur 

Geschichte der deutschen Literaturwissenschaft nach dem Zweiten Weltkrieg“. In Die sog. 

Geisteswissenschaften: Innenansichten. Prinz, Wolfgang, Peter Wiengart (Hrsg.),. 

Frankfurt/Main. 

Vosskamp, Wilhelm. 2009. „Einleitung“. In Theorie der Klassik. Hrsg. Wilhelm 

Vosskamp. Stuttgart, 9 – 24. 

Zatonskij, Dmitrij. 1985. Avstijskaja literatura v XX stoletii [Österreichische Literatur 

im 20.Jh.]. Moskva. 

 

 

 Prof. Angel V. Angelov, D. Sc. 

ORCID iD: 0000-0002-9579-4354 

Institute for Literature 

Bulgarian Academy of Sciences 

23, Shipchenski prohod Blvd. (Block 17) 

1113 Sofia, BULGARIA 

E-mail: valentangel@hotmail.com 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:valentangel@hotmail.com

	ÜBERZEITLICHE VORBILDLICHKEIT 
DER KLASSISCHEN WERTE: DIE POSITION EMIL STAIGERS 
IN DEN 1930ER – 1950ER JAHREN 
Angel Valentinow Angelow

