Cnucanue ,, I'epmanucmuxa u ckaHouHagucmura * Toouna V (2025), 6pou 5

UBERZEITLICHE VORBILDLICHKEIT
DER KLASSISCHEN WERTE: DIE POSITION EMIL STAIGERS
IN DEN 1930ER - 1950ER JAHREN

Angel Valentinow Angelow

Institut fiir Literatur, Bulgarische Akademie der Wissenschaften (Bulgarien)

THE TIMELESS EXEMPLARITY OF CLASSICAL VALUES:
EMIL STAIGER IN THE 1930S-1950S

Angel Valentinov Angelov

Institute for Literature, Bulgarian Academy of Sciences (Bulgaria)

https://doi.org/10.60055/GerSk.2025.5.81-105

Abstract: Gegenstand der Analyse sind Schriften von Staiger aus den 1930er und
1950er Jahren. Ziel ist es aufzuzeigen, worin die antimoderne Ausrichtung seines Konzepts
besteht. Sein Konzept wird in Beziehung zum Begriff der ,,engagierten Literatur betrachtet.
Prasentiert wird Staigers Position in zwei Vortridgen aus dem Jahr 1937, deren Gegenstand die
deutsch-schweizerische Freundschaft im geistigen Leben ist. Ich stelle fest, dass fiir Staiger das
Werk Adalbert Stifters von Bedeutung ist, aufgrund der Verbindung von kiinstlerischer Form
und Moralitit, von Ordnung und Kunsthaftigkeit und begriinde, dass es moglich ist, Staigers
Interpretationen einer grundlegenden Position der Theorie des sozialistischen Realismus
gegeniiberzustellen. Gerade das unhistorische Verstindnis des Klassischen kann zur
Unterstiitzung einer totalitiren Gesellschaftsordnung herangezogen werden, deren Ziel es ist,
thre Macht zu verewigen und die Geschichte zum Stillstand zu bringen.

Schliisselworter: Emil Staiger, antimoderne und klassische Werte, Goethes ,,Novelle”,
deutsch-schweizerische Freundschaft, Michail Lifschitz

Abstract: Staiger’s publications from the 1930s and 1950s are analysed in order to
substantiate what the anti-modern orientation of his concept consists of. Staiger’s concept is
placed in relation to the notion of “engaged literature”. Staiger’s position is discussed in two
lectures from 1937, the subject of which is German-Swiss friendship in spiritual life. I find that
the work of Adalbert Stifter is important to Staiger because of the combination of artistic form
and morality, order and artistry. I argue that it is possible to match Staiger’s interpretations
with a basic position that was being developed at the same time in the theory of socialist
realism. The conclusion is that it is the ahistorical understanding of the classical that can be
used to support a totalitarian social order whose goal is to perpetuate its power and suspend
history.

Keywords: Emil Staiger, antimodern and classical values, Goethe’s Novelle, German-
Swiss friendship, Mikhail Lifshitz

81


https://doi.org/10.60055/GerSk.2025.5.81-105

Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Volume 5

Staigers Position in den 1930er — 1950er Jahren war ein Teil der konservativen Germanistik. '
Seine Untersuchungen anhand von Werken der deutschen, altgriechischen und rémischen
Literatur vertraten dsthetische und soziale Werte, die eine Ablehnung der Moderne darstellten.
Nach dem Zweiten Weltkrieg wurde Staiger im Unterschied zu seinen Kollegen in beiden
deutschen Staaten nicht durch duflere Umstdnde angeregt, sein literaturgeschichtliches Konzept
umzudenken. Sein Herangehen an die Literaturgeschichte sowie seine dsthetischen Werte
blieben unveréndert. Staigers antimoderne Orientierung setzte ein Denken in Begriffen nicht
der Gesellschaft, sondern der Gemeinschaft voraus, des aullerhistorischen klassischen Vorbilds
gegen die Dynamik und die Vielfdltigkeit der Moderne, insbesondere gegen die

2 Diese Position war nicht nur fiir die Germanistik

modernistischen Kunstrichtungen.
charakteristrisch, sondern auch fiir andere Bereiche der Geisteswissenschaften. In der
Kunstwissenschaft war deren reprasentativster Vertreter Hans Sedlmayr, dessen Monographie
»Verlust der Mitte* 1948 erschien und danach innerhalb von dreiflig Jahren neun Auflagen
erfuhr. Sowohl Staiger, als auch Sedlmayr hatten die moderne Literatur und Kunst als

Ausdruck von Anarchie wahrgenommen.

Das Pathos, das Schone, der lyrische Stil
1944 verdffentlichte Staiger den Aufsatz ,,Vom Pathos*?, wo er der Frage nachging, warum
das Pathos verdidchtig geworden war und in der Theaterpraxis seit Jahrzehnten nicht mehr
eingesetzt wurde. Er hatte sich vorgenommen, die Notwendigkeit vom Pathos zu begriinden,
da er der Meinung war, es hinge mit dem GroBen und dem Erhabenen zusammen; seine
reprisentative Verkorperung seien Personen in den Dramen von Schiller, Gryphius, Corneille,
Sophokles. Das Pathos als Ausdruck von erschiitternden Erlebnissen sei mit der Freiheit und
der GroBBe des Menschen verbunden, mit dem Géttlichen an ihm. ,,Der pathetische Mensch [...]
ist bewegt von dem, was sein soll; und seine Bewegung ist gerichichet wider das Bestehende*
(Staiger 1944, 84; Staiger 1983, 108).

Das Verstandnis vom Pathos wurde dem ,realistischen Stil“ in der Literatur

gegentibergestellt. ,,Der realistische Stil triumphiert. Nun gilt als Wahrheit nicht mehr das, was

! Die Literatur zur ,,national vélkisch-konservativen Germanistik* ist betréichtlich. Ausfiihrlich dargestellt bei
Gaul-Ferenschild 1993, speziell zu Staiger vgl. S.304-305. Die Ablehnung der Gegenwartsliteratur bei Staiger ist
nicht vergleichbar mit der Begeisterung von Pongs, der 1960 in einem Atemzug etwa zehn negative Merkmale
aufzihlte, um den Stil der Krise als Ausdruck der Moderne zu bestimmen (Gaul-Ferenschild 1993, 301).

2 Manfred Jurgensen meinte: ,Vor allem hat die Kontroverse mit Max Frisch gezeigt, dass Staigers
anthropologisch-ontologische Literaturgeschichte das verlorene Ideal einer geschlossenen Seinsgemeinschaft
beklagt (Jurgensen 1973, 190).

3 Eine redigierte Fassung des Artikels wurde in ,,Grundbegriffe der Poetik* aufgenommen (Staiger 1983,
103 — 112).

82



Cnucanue ,, I'epmanucmuxa u ckaHouHagucmura * Toouna V (2025), 6pou 5

sein soll, sondern was besteht [...]* (Staiger 1944, 91). Im Unterschied zum ,,realistischen Stil*
strebe das Pathos danach, was sein soll, nach Wahrheit und Wirklichkeit, die alles Bestehende
iibertreffen (Staiger 1944: 84-88). Aus Staigers Uberlegungen ging hervor, dass die Vorteile
des dramatischen, Pathos verkorpernden Helden in dessen Vorbildlichkeit und Allgemeinheit
bestidnden, dass er oder sie die Verhaltensweise darstellten, die einzuhalten sei und die dazu
fiihren sollte, dass ,,[...] ein ganzes Volk oder eine ganze Gesellschaft tiber sich selbst
emporgerissen wurde* (Staiger 1944, 84 — 88). Und Staiger empfiehl, das Pathos wieder in die
Theaterpraxis aufzunehmen.

Staigers Analyse beruhte auf Dramatikern und Werken, die sich an der Grenze der
Moderne (Schiller) oder davor befanden. Im Einklang mit seinem Konzept erklérte sich Staiger
gegen die Experimente in der Theatgerpraxis, zum Beispiel gegen die Beseitigung der Rampe.
,Das zeugt von einem volligen Missverstehen der dramatischen Kunst* (Staiger 1944, 87).
Staigers antimodernes (und besonders sein antimodernistisches) Konzept wurde ergidnzt durch
folgende Einschitzung: ,,Nach Hebbel ist die echte dramatische Kraft {iberhaupt erschopft*
(Staiger 1944, 91).

In seinem ,,Versuch iiber den Begriff des Schonen® (1945) behandelte Staiger die
dsthetische Kategorie als historischen und als (potentiell) normativen Begriff. Er bot keine
eindeutige Losung, abgesehen von seinem Traum von einer iiberhistorischen synthesierenden
Verkorperung des Schonen. Staiger glaubte, dass die Vorstellung von der Historizitdt der
Epochen, das historische Denken iibetrhaupt, die universale Féahigkeit besdfle, verschiedene
Typen des Schonen wahrzunehmen. ,,Die Kehrseite ist der vollige Mangel an einem eigenen
reinlichen Stil. [...] Im Grunde der universalen historischen Bildung ruht das 1dhmende Nichts*
(Staiger 1945, 195). Was die Gegenwart an Scharfsinn, an Verstiandnis fiir die historischen
Verkorperungen des Schonen gewonnen habe, habe sie in Bezug auf die Kraft eingebiif3it. Die
entscheidende Fragestellung von Staiger lautete, ob liberhaupt eine Hierarchie der historischen
(kulturell bedingten) Verkorperungen des Schonen moglich wire. Seine persdnlichen
Vorlieben galten den Verkorperungen des Schonen in der Epoche um 1800 in Deutschland.
Anders als in seinen spiteren Werken glaubte Staiger hier an der Moglichkeit einer
umfassenden Synthese aller vergangenen Auspridgungen des Schonen. ,,Von iiberlegenem
Standpunkt aus wird alles an seinen Ort gesetzt, das Ahnliche zusammengeschlossen, das

Mannigfaltigste abgestuft in einer neuen Hierarchie. [...] Dann wiirde sich das Wesen des

83



Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Volume 5

Schonen nicht mehr wandeln mit der Welt. Beides wire gefestigt, wie es in der Antike gefestigt
war* (Staiger 1945, 197).* Eben dies bestimmte Staiger als seinen Traum.

Am Ende seines Aufsatzes wich Staiger vom Thema des Schonen ab, um seine
Uberzeugung zum Ausdruck zu bringen, die eher auf den Inhalt als auf die Form bezogen war:
,,Jene Kunst, wo nicht als schonste, so doch als hdchste zu ehren, welche die reichste Fiille von
Leben erschlieB3t. In diesem Sinn ist etwa Shakespeare der groflere Kiinstler als Heinrich von
Kleist, Grillparzer grofer als Hofmannsthal* (Staiger 1945, 196). Die Uberzeugung, dass die
Kunst die Fiille des Lebens darzustellen und die ganze Gemeinschaft zu betreffen habe, war
bei Staiger bestidndig, in dieser Hinsicht hatte er keinen Zweifel im Untertschied zu seinen
Bedenken beziiglich der normativen und unverinderlichen Seite des Schonen und dessen
historischer Auspragungen. Im Glauben an die Moglichkeit einer Synthese des Schonen bliebe
die Aufgabe des Literaturhistrorikers unverdnderlich — die niichterne, nach Moglichkeit
unvoreingenommene Interpretation der Dichter. Der Aufsatz erschien im August 1945. Er hétte
aber auch zehn Jahre friilher oder spdter erscheinen konnen, denn er vermisste den
Zusammenhang zwischen Thematik und Aktualitit. Staiger lebte gleichsam in einer édsthetisch
iiberhistorischen Realitit.

Staigers Werk mit den meisten Ausgaben ist ,,Grundbegriffe der Poetik* (1946). Damit
wollte er eine fundamentale Poetik begriinden, die ein literaturwissenschaftlicher Beitrag zur
philosophischen Anthropologie werden sollte (Staiger 1983, 10, 179 — 180).° Das Lyrische, das
Dramatische und das Epische seien Phdnomene, die historisch verdnderlich seien, doch ihr
Wesen bleibe bestdndig, es konne von keinerlei historischer Verwirklichung erschopft werden
— weder von einer Epoche noch von einem einzelnen Werk. Husserl folgend, formulierte
Staiger: ,,Doch eine Idee von ,,lyrisch®, die ich einmal gefasst habe, ist so unverriickbar wie
die Idee des Dreiecks oder wie die Idee von ,,rot*, objektiv, meinem Belieben entriickt* (Staiger
1983, 8).

Die drei poetischen und anthropologischen Zustinde stellte Staiger nicht als
Wertkategorien dar. Und trotzdem funktionieren diese Phdnomene als Vorbild, dem die
historischen Formen zugeordnet werden. Das Fehlen bestimmter Merkmale, z. B. in
literarischen Werken der Moderne, sei ein Mangel an kiinstlerischem Wert und folglich lasse

sich durch diese Werke keine literarische Anthropologie etablieren. Nur auf Grund der Werke

4 Peter Rusterholz kommentierte dieselben Seiten dieser Publikation im Zusammenhang mit dem Problem des
Wertes literarischer Werke, indem er Staigers Konzept mit dem Konzept von Max Wehrli verglich (Rusterholz
2009, 122 — 125).

5 Eleonora Caramelli sah eine Verwandtschaft zwischen dem existentiellen Konzept von Ludwig Binswanger, dem
das Buch gewidmet ist, und dem poetischen Konzept von Staiger (Caramelli 2020, XXI-XXII).

84



Cnucanue ,, I'epmanucmuxa u ckaHouHagucmura * Toouna V (2025), 6pou 5

nach 1800, welche klassische Merkmale besitzen (z.B. anhand der Werke von Carl Spitteler,
1845 —1924) sei eine literarische Anthropologie und eine fundmentale Poetik moglich. Staigers
Konzept, wohl gegen seinen Willen, war normierend; es lieB die Schaffung einer realen
historischen Literaturanthropoligie nicht zu. Dies gilt jedoch fiir das zwei Jahre spéter (1948)
hinzugefiigte Nachwort nicht. Darin begriindete Staiger seine von jeglicher Dogmatik freie
theoretische Position. Auch hier stammten aber seine Belege aus der Zeit bis Ende des 19. Jh.

In den drei Kapiteln ,,Lyrischer Stil*, ,,Epischer Stil“ und ,,Dramatischer Stil* wurden
die Prosagattungen nicht behandelt. Fiir Staiger war Prosa kein Gegenstand der Poetik, da sie
eine Art , Literatur® sei, welche die Schriftsteller erschufen, indem sie andere Schriftsteller
lasen, wihrend Dichtung aus dem Wesen des Menschen komme und dieses Wesen zum
Ausdruck bringe. Einige Jahre frither bezeichnete Staiger, wenn auch aus einem konkreten
Anlass, Literatur als Handwerk: ,,... es bleibt nur Literatur, Angelegenheit einer Zuntft [...]
Aesthetische Fragen, keine Daseinsfragen werden gelost® (Staiger 1937, 50). Es lasst sich wohl
schlieBen, dass nur in der Dichtung Zustinde und Handlungen zu finden sind, die wesentlich
menschlich sind, wéhrend sich die Prosa nur mit Akzidenzien beschiftigt. ,,Wie
selbstverstidndlich Staiger den Gattungsbegriffen des deutschen Idealismus folgt, zeigt sich
bereits daran, dass er das Epische ausschliefSlich an Epen erldutert, iiber Roman und Erzdhlung
also kein Wort verliert” (Schlaffer 2003, 4). Bei der Auswahl der Dichtung, gilt die Vorliebe
Staigers der altgriechischen und der deutschen Literatur um 1800, ,,[...] seine Sympathie gehort
ausschlieBlich der ursprungsnahen Dichtung, die er im Griechenland der Friihzeit und in
Deutschland um 1800 anzutreffen glaubt* (Schlaffer 2003, 5).

In Bezug auf den lyrischen Stil kam Staiger zu folgender Schlussfolgerung: ,,[...] ein
unerklérliches Wunder ist jeder echte lyrische Vers. Alles Gemeinschaftsbildende,
wohlbegriindete Wahrheit, {iberredende Kraft oder Evidenz geht ihm ab* (Staiger 1983, 38 —
39). Ahnliche AuBerungen formulierte er auch auf'S. 59 — 61. Sie unterschieden sich von seinen
Behauptungen iiber die dsthetische und moralische Rolle der klassischen Kunst. Denn, so stelle
es sich heraus, nur das Epos sei eine eigene klassische Kunst, die auf eine bestimmte
Gemeinschaft bezogen sei und diese zugleich erschaffe durch die Wahrheit, die sie begriindete.
Beziiglich ,,Grundbegriffe der Poetik* stellte Boschenstein fest: ,,Von dieser Kanonisierung
der klassisch-Goethischen Position aus erscheint nur das Epische [...] als eine voll akzeptierte
Moglichkeit, wédhrend sowohl das Lyrische als auch das Dramatische durch ihre
Grenziiberschreitungen sprachlicher Verwirklichung in letzter Konsequenz im Zeichen der
Gefdhrdung des klassischen Menschenbildes erscheinen® (Bdschenstein 1996, 278). Mit
anderen Worten, nur das Epos schaffe die Mitte, das Gleichgewicht und das MaB, die dem

85



Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Volume 5

Kanon des Klassischen entsprechen, und jede Grenziiberschreitung gefdhrde das

Gleichgewicht der Gemeinschaft.

Indirekte Polemik mit Max Frisch im Jahr 1949

Eine indirekte Polemik mit Max Frisch ist kennzeichnend dafiir, wie sich Staiger zur
Verwandlung der Schriftstellerpersonlichkeit in ein Zentrum des literarischen Werkes verhielt.
Die Polemik ist symptomatisch auch fiir das Verhiltnis von Staiger zur direkten Verbindung
zwischen Literatur und sozialem Engagement. Im Atlantis-Almanach, 1949 wurden der
autobiografische Auszug ,,Selbstanzeige* von Max Frisch und der polemische Text von Staiger
,.Keine Selbstdarstellung® verdffentlicht.® Staigers Polemik war gegen das Sprechen iiber sich
selbst gerichtet, denn bei jeder Selbstdarstellung ,,[...] bleibt [...] das Bewusstsein der Demut
selbst als feinste Eitelkeit bestehen® (Staiger 1949, 144).

,»Wer wissen will was an ihm sei, der mache sich nur riistig ans Werk und fiihre die
Arbeit aus, die jeden Tag und jede Stunde verlangt* (Staiger 1949, 144 — 145). Die Ablehnung
der Position, die man nicht gutheiBt, fiihrt zu Ubertreibung: sollte man wirklich pausenlos, Tag
und Nacht, allstiindlich arbeiten? Offensichtlich es geht um ein ethisches Prinzip, das Staiger
verinnerlicht und zu seiner Lebenseinstellung gemacht hat. Staigers Abschluss lautete, er lehne
die Einladung des Verlegers ab, sich (im Text) vorzustellen, und kehre zu seiner Arbeit zuriick.
Der abschlieBende Satz, in dem Staiger erkldrte, warum und wie er arbeite, ist aber nichts
anderes als Selbstdarstellung im positiven Licht: Staiger sei so sehr seiner Tétigkeit
hingegeben, dass sie fiir ihn keine Arbeit, sondern Freude sei. Und hier bezog sich Staiger auf
den Bildhauer Aristide Maillol: ,, Ich arbeite nicht, ich geniefSe. “ Der Selbstdarstellung konnte
leider auch derjenige nicht entgehen, der eine Tatigkeit dieser Art nicht guthiel.

In seinem ,,Tagebuch 1946 — 1949 sprach Max Frisch in Ich-Form. In seinem
umfangreichen kritischen Schaffen behandelte Staiger keine narrativen Strategien oder Fragen
der Gattung, auch nicht die Verfahren, mittels derer das literarische Werk komponiert wurde.
Er erorterte z. B. nicht, wem gehort die Stimme, die eine Geschichte erzdhlt. Staiger konnte
wohl ein Schriftstellertagebuch nicht als literarische Gattung annehmen, weshalb er die Ich-
Form, in der M. Frisch in seinem ,,Tagebuch 1946 — 1949% sprach, als Ubereinstimmung des

realen Autors mit dem Ich-Erzdhler wahrnahm. Hétte er Schriftstellertagebuch als eine Art

6 Staiger [...] auf der Forderung nach dem klassischen objektiven Erzihler beharrend, Frischs (neue) Methode
kritisiert (Grimm 2007, 166).

86



Cnucanue ,, I'epmanucmuxa u ckaHouHagucmura * Toouna V (2025), 6pou 5

fiktionale Erzédhlung angenommen — das, was Frisch als ,,Versteckspiel* bezeichnete, wire
vielleicht sein Urteil anders ausgefallen.

Moglicherweise beruhte die Feindseligkeit zur Verwandlung des Schriftstellers in
Thema seines eigenen Werkes auf Staigers antipsychologischer und antiindividualistischer
Einstellung. Die Orientierung dieser Art wurde zu einer methodologischen Herangehensweise
entwickelt, durch die Literatur von verschiedenen Schulen zwischen den zwei Weltkriegen
behandelt wurde. Das russische OPOJaZ, die morphologische und die phdnomenologische
Herangehensweise an die Literatur, das unmittelbare Lesen der amerikanischen Kritiker, spater
der Strukturalismus in seinen verschiedenen Auspriagungen, sie alle bestanden auf dem
nichtpsychologischen Lesen der Werke. Wenn man dazu auch die antiindividualistischen,
korporativen, gemeinschaftlichen Werte der Zwischenkriegsjahrzehnte beriicksichtigen wiirde,
konnte man wohl besser verstehen, warum Staiger die Selbstdarstellung von Max Frisch
ablehnte und das Neue nicht erkannte, was Frisch an den Tag legte: die Unvollendetheit des
literarischen Werkes, welche eine Art Erforschung des eigenen Ichs in verschiedenen sozialen
Mikroumwelten darstellte.’

Staigers klassizistische Orientierung betraf sowohl das Konzept als auch die Moral;
deshalb betrachtete er als unstatthaft Fragen wie: Wer bin ich? Was halten die anderen von
mir? Die liberale Einstellung, fiir die der Wert des einzelnen Menschen grundlegend ist, 14sst
auch das Sprechen iiber sich selbst zu, einschlieBlich die Selbststilisierung. Doch eine derartige
Einstellung war fiir Staiger vollig fremd, umso mehr, als seine normierende Position deren
Existenz geradezu ausschloss. In dhnlicher Weise kritisierte Staiger auch Ernst Jiinger wegen
seiner Konzentration auf sich selbst, wegen seiner Selbstbespiegelung. ,,Eine Erneuerung (von
Jingers Werk) sei nur moglich, wenn der Schriftsteller ,,das liberwache Bewusstsein seiner
selbst* gegeniiber den behandelten Gegenstdnden wieder verliere (Rickes 2009, 105).

Interessanter als die implizite Polemik mit Frisch ist m. E. die Begriindung von Staigers
Position. Maillol war Schopfer von neoklassizistischen Figuren und Skulpturen, die auf eine
bestimmte Vorstellung der griechischen Antike hinwiesen. Staiger berief sich auf Maillol,
dessen Werk ihm offensichtlich nah war — die Skulpturen von Maillol standen gleichsam
auBlerhalb der Zeit, sie verkorperten keine individuellen, sondern verallgemeinerte, ideelle
Zustinde, suggerierten ein Gefiihl von Stabilitdt, von Propotionalitdt, sie seien eine reinere

Welt (nach dem Ausdruck von Hans Sedlmayr).

7 Staigers Rezension iiber den Roman ,,Stiller war Jedoch positiv (Staiger 1954). Uber Staigers Einstellung zum
Werk von Max Frisch vgl. Rickes 2009, 107 — 109. Uber eine iibereinstimmende Auffassung von der Einstellung
zum anderen bei Staiger und Frisch schrieb Manfred Jurgensen (Jurgensen 1973, 191).

87



Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Volume 5

Wo fiir Staiger eine (unzulédssige) Selbstdarstellung vorlag, bekundete Frisch eine
Position, die ihm das Schreiben in Ich-Form erlaubte — die Position eines Zeitgenossen. Die
Erkldrung von Frisch, das schreibende Subjekt besitze die Koordinaten Zeit und Ort, fiihrt zu
der Schlussfolgerung, Schreiben sei ein Zeitzeugnis. Die Texte im ,,Tagebuch 1946-1949% sind
»|--.] Aufzeichnungen und Skizzen eines jlingeren Zeitgenossen [...], dessen Schreibrecht
niemals in seiner Person, nur in seiner Zeitgenossenschaft begriindet sein kann [...]* (Frisch
1973:7).8 Mehr als zwei Jahrzehnte spiter erklirte Frisch in einem Gesprich mit André Bloch
und Rudolf Bussmann wieder: ,,[...] denn die Literatur ist natiirlich unter anderem auch
Augenzeuge ihrer Zeit.“ In diesem Gesprach bestimmte Frisch das Schreiben als
Forschungsvorgang, womit er Staigers These von der Unmoglichkeit sich selsbt zu erforschen
indirekt widerlegte, denn dieses ,,sich selbst® existiere nicht isoliert von den Verhéltnissen mit
den anderen, im Gegenteil, es offenbarte sich gerade dadurch und das Schreiben biete eine
Moglichkeit, mehr zu erfahren iiber sich selbst, {iber die andren, {iber die Wechselbeziehungen
mit der Welt. Frisch bezeichnete das Schreiben als ,,Rechenschaft gebeniiber sich selbst, in
dieser Zeit, an diesem Ort* (Bloch, Hubacher 1972: 22; die letzten drei Zitate stehen auf'S. 22).
Eine derartige Beschéftigung mit sich selbst lehnte Staiger jedoch ab, denn das Objekt kdnne
nicht zugleich auch Subjekt einer Untersuchung sein. Staiger hatte wohl eine derartige
Verbindung von Schriftsteller, Werk, Zeit und Ort als eine Gefdhrdung fiir sein Konzept der
iiberhistorischen Anwesenheit des Klassischen wahrgenommen.

Teile von Max Frischs ,,Tagebuch 1946 — 1949 lassen sich wirklich als indirekte
Bestreitung eines jeden Konzepts lesen, das einen Kunsttyp als klassisch darstellt, als
unvergéingliches Vorbild, als vollkommene kiinstlerische Form und Norm fiir jede
nachfolgende Zeit. Der Mangel des vollkommenen Werkes bestehe darin, dass es selbstgefillig
sei, es fehle ithm die ,,Gabe des Gebens®; letztendlich sei die Vollkommenheit der
Vergangenheit ein Hindernis fiir jede nachfolgende Epoche, ihre eigene Vollkommenheit
anzustreben (Frisch 1973: 117, 119). ,,Beim Lesen es [ein Buch] mag vollendet sein, gewiss,
aber es ist verstimmend. Es fehlt ihm die Gabe des Gebens. Es braucht uns nicht [...] Misstrauen
gegen eine Fertigkeit, die verhindert, dass unsere Zeit jemals eine eigene Vollendung erreicht*
(Frisch 1973, 117, 119). Die Verteidigung des Fragments, dessen Notwendigkeit Frisch

begriindete, zeugt von der Aktualitit in der Vorstellung des Autors iiber die Kunst und iiber

8 Ein Viertel Jahrhundert spiter begriindete der Schweizer Literaturkritiker Rolf Kieser in seiner Monographie
,,Max Frisch. Das literarische Tagebuch* (Stuttgart, 1975, S. 158), warum fiir ihn das literarische Tagebuch ,,das
Kunstwerk unseres Zeitalters* sei (zitiert nach Zatonskij 1985, S.147).

88



Cnucanue ,, I'epmanucmuxa u ckaHouHagucmura * Toouna V (2025), 6pou 5

das menschliche Verhalten; diese Verteidigung ldsst sich auch als indirekte Antwort auf die
Konzepte wahrnehmen, bei denen die Einstimmigkeit und die Ausgewogenheit des
Kunstwerkes die Hauptmerkmale sind.

Staiger schitzte die Gegenwart und die zeitgendssische Literatur nicht, abgesehen von
Werken, welche die Tradition der deutschen Klassik um 1800 fortsetzten. Uber die Novelle
,Drei Ménner im Schneesturm® von Meinrad Inglin schrieb Staiger: ,,[...] das begliickt mich
so nachhaltig, wie eben nur das Richtige, das zugleich das Schone ist, begliicken kann* (Brief
an Meinrad Inglin, 26.10.1945 - In: Inglin 1992: 171). Die gleiche unentwegte Bestrebung des
Autors (Meinrad Inglin) nach strenger Klassizitidt der Form fiihre zu Erzdhlungen, die Emil
Staiger zuweilen zu den ,.edelsten Meisterwerken der deutschen Novellistik* zdhlte (Inglin
1992, 19).°

Fiir Staiger war die Gegenwart Zeitgeist, der voriibergeht, wihrend die gute Literatur
bestehen bleibt. Deswegen sei die Literatur mit dieser oder jeder anderen Verganglichkeit nicht
zu verbinden. Die entgegengesetzte Position vertrat Sartre, der schon 1947 den Begriff
,engagierte Literatur geprigt hatte; Frisch hielt sich fiir einen engagierten Schriftsteller, denn
er war iiberzeugt, ,,dass es keine Literatur gibt, noch je gegeben hat, die nicht gesellschaftbedigt
ist* (Bloch, Hubacher 1972, 17). Was unter diesem Begriff in theoretischer und personlicher
Hinsicht zu verstehen war, erklirte Frisch in seinem Gespridch mit Andre Bloch und Rudolf
Bussmann.

Hier mochte ich ein Zitat aus dem Artikel ,,Warum ich kein Modernist bin* (1966) des
sowjetischen Asthetikforschers Michail Lifschitz anfiihren, da seine Position in Bezug auf
Frisch der Position von Staiger sehr nahesteht. Lifschitz registrierte die Anderung, die Anfang
des 20. Jh. in der sozialen Rolle des Kiinstlers eingetreten war, doch fiir ihn, wie auch fiir
Staiger, war diese Anderung als negativ einzuschitzen.

,»In der alten Kunst war es wichtig, die reale Welt liebevoll, gewissenhaft darzustellen.
Die Personlichkeit des Kiinstlers trat mehr oder weniger in den Hintergrund gegeniiber seinem
Werk und erhob sich dadurch iiber das eigene Niveau. In der neuesten Kunst ist es gerade
umgekehrt: was der Kiinstler macht, wird immer mehr auf ein reines Merkmal, eine Signatur
seiner Person reduziert. Letzlich ist das, was er macht, gar nicht wichtig. Wichtig ist die Geste
des Kiinstlers, seine Pose, seine Reputation, seine Unterschrift, sein Schamanentanz vor dem

Objektiv des Filmapparats, wichtig sind seine der ganzen Welt kundgegebenen Handlungen*

% Das Zitat stammt von Felix Hahngartner, Herausgeber und Verfasser des Vorworts zum Band, in dem der
Briefwechsel von Inglin mit Traugott Vogel und Emil Staiger enthalten ist.

89



Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Volume 5

(Lifschitz 1972, 154, russisch 1966, 4). Aber Lifschitz stellte und somit beantwortete er nicht
die angemessene Frage, ob die ganze Moderne eine Sedlbstdarstellung des Kiinstlers darstellte.
Und ein Zeichen wofiir war eigentlich die Verwandlung des Kiinstlers in einen Teil seines
Werkes?

Staiger bekundete sein Ideal von Literatur und Gemeinschaft in mehreren seiner
Untersuchungen. Die Beziehung zwischen Literatur und Gemeinschaft hatte derart zu sein, wie
sie in der Zeit zwischen 1786 und 1805 in Weimar vertreten war. Die klassischen Werte setzten
voraus, dass die Literatur auf die ganze Gemeinschaft bezogen war, dass sie eine personliche
moralische Bemiihung darstellte, die einem Gesetz untergeordnet war, das fiir die ganze
Menschheit galt, eigenen Willen und Gesetz miteinander verband und sich vom Ideal einer
stabilen Welt leiten lieB. In einer derartigen Gemeinschaft konnten wohl keine modernen
gesellschaftlichen Unterschiede bestehen, keine gesellschaftlichen Spannungen; die
Gemeinschaft hatte einheitlich zu sein.!” Als Ende der 1950er Jahre dieses konservative Ideal
an Attraktivitit zu verlieren begann, und zwar nicht nur bei den Literaturhistorikern, sondern
auch beim Lesepublikum, als das Klassische in Frage gestellt wurde, dann wurde Staiger
grundlos polemisch und griff die moderne Literatur an. Seine Kritik gegen die Romantik und
gegen die Moderne wurde auch von der Entwicklung neuer Methoden in der
Literaturgeschichte angespornt. Direkt oder indirekt lehnten diese Methoden Staigers
Herangehensweise, denn sie lenkten die Aufmerksamkeit der Forschung jenseits des
literarischen Werkes und machten die Grenzen des Werkes schwankend. Diese Methoden
beruhten im Unterschied zu Staigers Methode nicht auf elitiren Werten. Der Verlust
gesellschaftlicher Prasenz war der wichtigste Grund fiir die Verdnderung — von der Kritik zu
Feindseligkeit gegen die Moderne, die im Staigers Werk der 1960er Jahre zu beobachten ist.

Nach Klaus Scherpe vertrat die ,,westdeutsche Literaturwissenschaft™ in den ersten fiinf
Jahren nach 1945 eine Auffassung von Literatur, die absolut antidemokratisch und antimodern
war.!! Der Rationalisierung der Welt und der Ausdifferenzierung der modernen Gesellschaft,

der instrumentalen und industriellen Moderne setzten die deutschen und die schweizer

10 Das letztgenannte Merkmal war auch fiir die Ideologie des Sozialismus charakteristisch, laut dieser Ideologie
strebte der Sozialismus eine klassenlose und nichtantagonistische Gesellschaft an. Lexikalisch unterschieden sich
beide Einstellungen, doch der Inhalt war nahverwandt.

' Ich mochte darauf verweisen, dass der Untertitel des Aufsatzes von Scherpe ,,Die westdeutsche
Literaturwissenschaft 1945 — 1950“ lautete. Der Verfasser analysierte vor allem die Germanistik in
»Westdeutschland“ und in der Schweiz, die Romanistik wurde nur am Rande erwihnt. Bereiche der
Literaturwissenschaft, die Literaturen anderer europdischer oder nichteuropéischer Lénder erforschten, wurden
nicht einmal erwéhnt, wie es zu erwarten wire, wenn im Untertitel von ,,Literaturwissenschaft und nicht von
»,Germanistik die Rede ist. Scherpe vertrat eine linke Position, dadurch wurde sie jedoch nicht weniger
germanozentrisch; sie war nicht einmal europazentrisch.

90



Cnucanue ,, I'epmanucmuxa u ckaHouHagucmura * Toouna V (2025), 6pou 5

Germanisten eine Auffassung von Kultur entgegen, die seit der Zeit vor 1933 unverdndert
geblieben sei: sie bestehe aus ewigen und erhabenen Werten, die deutsche Dichtung sei als
Dienst der Gemeinschaft und als Ausdruck der Eigenart des deutschen Volkes zu verstehen
(Scherpe 1992, 1 — 22). Der Autor stellt fest, dass in der Germanistik vor 1933 und in den
Jahren 1945 — 1950 das Wissenschaftsverstindnis ein und dasselbe war. ,,Aus heutiger Sicht
zeichnet sich der kompensatorische, die Moderne vermeidende (kursiviert von Scherpe)

Charakter der westdeutschen Nachkriegsliteraturwissenschaft deutlich ab* (Scherpe 1992, 21).

Johann Wolfgang von Goethe: ,,Novelle“

Am hiufigsten stellen Staigers Uberlegungen zur klassischen Kunst Verallgemeinerungen
anhand von konkreten Werken dar. Neben dem Werk von Schiller ist Goethes Werk die
wichtigste Quelle fiir Staigers normative Konzept. Das Klassische ist sowohl ein Wertbegriff,
als auch ein Stilbegriff; in dieser Hinsicht folgt Staigers Verstdndnis der von Goethe
vorgeschlagenen Hierarchie —,,einfache Nachahmung der Natur, Manier, Styl*,,[...] dann wird
der Styl der hochste Grad wohin sie gelangen kann; der Grad, wo sie sich den hochsten
menschlichen Bemiithungen gleichstellen darf* (Der Teutsche Merkur. 1789, Februar, 113 —
120). Der Stil war fiir Goethe und fiir Staiger auch ein Wertbegriff.

Staigers Interpretation von Goethes ,Novelle“ kann als ein Musterbeispiel fiir
Uberzeugungskraft dienen. Zum besseren Verstindnis der inneren Logik in diesem Werk
verglich Staiger Elemente der Novelle mit Elementen anderer Werke, mit Aussagen und
Briefen von Goethe. Er verglich Goethes Uberlegungen iiber die Natur, {iber das Leben der
organischen und die Struktur der anorganischen Formen mit dem Verstindnis des Dichters von
einer guten gesellschaftlichen Struktur. Die folgende Aussage: ,,Mein Abscheu vor
gewaltsamen Erklarungen, die man auch hier mit reichlichen Erdbeben, Vulkanen,
Wasserfluten und anderen titanischen Ereignissen [...]* wurde mit dem Abscheu Goethes vor
den Schrecken der Franzosischen Revolution verglichen ,,.Derselbe Abscheu aber war es [...]
des Schreckens der franzosischen Revolution [...]* (Staiger 1987, 184, 185). Die
Uberzeugungskraft ist ein Ergebnis der Kenntnisse, des Konzepts und der Sensibilitit des
Interpretierenden. Er wendete die Methode an, die spiter als intertextuelle Herangehensweise
bezeichnet werden sollte, und betrachtete Goethes Werk, ohne es ausdriicklich so zu benennen,
als Makrowerk oder Makrotext, das aus zusammenhingenden Elementen (Werke, Briefe,
Tagebiicher, Aussagen, Darstellungen) bestehe, die ,,Novelle* war also dementsprechend ein

Mikrotext. Staigers Herangehensweise setzte voraus, dass man, um das einzelne Werk zu

91



Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Volume 5

verstehen, die Zusammenhéinge zu entdecken hatte, die zwischen diesem Werk und anderen
Elementen im Schaffen des Dichters bestanden.

In ,Novelle®, hier sei Staigers Interpretation kurz zusammengefasst, stelle die gute
soziale Ordnung die aufgekldrte Monarchie dar, in der die Macht das gegenseitige und
abgestimmte Handeln aller gesellschaftlichen Elemente unterstiitzt. Der Vater des aktuellen
Herrschers habe unentwegt fiir seine Untertanen Bedingungen und Mdglichkeiten fiir ihr
Handeln geschaffen. Gleichheit bedeute, dass jeder das Recht habe zu handeln und dass der
Sohn des Herzogs, der an die Macht gekommen sei, eben einen Raum der Moglichkeiten fiir
seine Untertanen erweitere. Zu diesen Moglichkeiten gehore jedoch nicht die Beteiligung am
politischen Leben, denn es gehe nicht um Biirgerrechte, sondern um das Recht auf Handeln.
Das Recht und die Erweiterung des Handelns setzten keine Verdnderung der Herrschaftsform
voraus, sie bleibe nach wie vor Erb- und Alleinherrschaft. Gerade wegen seiner
Verpflichtungen verschiebe der junge Herrscher die Jagd. Diese ehemals fast tégliche
Unterhaltung der Aristokratie sei ein seltenes Vergniigen am Hof geworden, wegen der
zahlreichen Verpflichtungen, die jetzt der aufgekliarte Herrscher habe, im Unterschied zum
absoluten Monarchen in der Vergangenheit. ,,Das Leben in diesem Staat ist ,,wahr*, das heif3t,
es ist in allen Teilen von den ewigen Gesetzen, die das Sein erhalten, bestimmt* (Staiger 1987,
183). Mit anderen Worten — in ,,Novelle* iibe der Herrscher seine Macht zugunsten seiner
Untertanen aus.

Auf die Kunst in dieser Gesellschaft falle die Verantwortung, die Gewalt, falls und
wenn sie vorliege, in Harmonie zu verwandeln. Wenn die einheimische Kultur nicht in der
Lage sei, dies zu tun, konne die Erfahrung einer anderen Kultur zu Hilfe kommen. Die Gewalt
wurde in der Interpretation von Staiger von Kriften der Natur und der Gesellschaft verkorpert;
zweifach verwies er eindeutig darauf, dass die Gefahr fiir die gesellschaftliche Ordnung die
grauenhafte Wirklichkeit der Franzdsischen Revolution sei; sie sei wie eine Naturgewalt, und
die Naturgewalt sei wie eine Willkiir. Staiger zitierte Goethe und fiigte hinzu, dass ,,alle Wilkiir,
alles Regellose, alles Wilde, Wiiste zu benennen* sei und dass sich das eigentliche Thema von
,»Novelle® ,,aus dem einen Konflikt des Gesetzlichen und des Ungebandigten* ergebe (Staiger
1987, 186 — 187). Der Konflikt bestehe zwischen allem, was Willkiir und Chaos darstelle
einerseits, und dem Veredelten, Geordneten, Gesetzlichen andererseits. Staiger war der
Uberzeugung, dass gerade die klassische Kunst in der Lage sei, den zu beschreitenden Weg zu
weisen, um Willkiir und Anarchie zu vermeiden und eine bessere gesellschaftliche Ordnung zu

erreichen; darin bestehe eben die Verantwortung der Kunst gegeniiber der Gesellschaft.

92



Cnucanue ,, I'epmanucmuxa u ckaHouHagucmura * Toouna V (2025), 6pou 5

Der Aufsatz wurde zunidchst 1942 in der Zeitschrift ,, Trivium® veroffentlicht. Gern
mochte ich glauben, dass die Ablehnung von Gewalt in diesem Aufsatz eine Reaktion auf die
aktuelle Politik Anfang der 1940er Jahre in Europa und weltweit wire, doch bin ich nicht
iiberzeugt, dass dies Staigers Anliegen war. Eher hatte er nur die Gewalt zur Zeit der
Franzosischen Revolution im Auge. ,.Der Mensch [...] steigert seine eigene Kraft im
Widerstand, so wie denn auch Honorio erst im raschen Kampf die ganze Schonheit seiner
Jugend offenbart. Doch wo der Kampf entbehrlich wiirde, wiirde das Reich des Menschen
erweitert™ (Staiger 1987: 191). Der Interpretierende wiirdigte die heldenhafte Schonheit,
glaubte jedoch, dass sie nicht zur Erweiterung des Menschlichen beitrage, im Unterschied zu
anderen AuBerungen, in denen er die Heldenhaftigkeit der Krper bevorzugte. Und auch: ,,Wer
Gewalt braucht, der erniedrigt sich und gibt zu verstehen, dass er iiber die hoheren Krifte, die
dem Menschen geschenkt sind, nicht verfligt* (Staiger 1987, 202).

Bei der Reflexion iiber das Gesetzt, hier wie auch an anderen Stellen, erorterte Staiger
nicht die Frage, ob sich die Macht des Gesetzes anwenden liele, um eine Ungerechtigkeit zu
legalisieren, eines Teils der Gesellschaft die Rechte zu entziehen und einen anderen Teil der
Gesellschaft zu begiinstigen. Moglicherweise war fiir Staiger das Gesetz zu bevorzugen, auch
wenn es eine Ungerechtigkeit hervorbringe, denn das Gegenteil des Gesetzes wire fiir ithn
soziale Willkiir. Die immanente Position Staigers erlaubte ihm m.E., im literarischen Werk mit
beeindruckender Geschicklichkeit Beziehungen und Bedeutungen festzuhalten, die von einer
AuBenposition unmoglich wiren, und zugleich veranlie ihn, seine Poisition liber das Gesetzt
so zu denken, als lebte er in der zweiten Halfte des 18. Jh. in einem Staat, dessen Untertanen
keine Rechte hatten und vonseiten des absoluten Staates Willkdir erlitten. Nur das Gesetz sei in
der Lage, Gerechtigkeit zu schaffen, allen Recht zu geben, einschlieflich das Recht auf Freizeit
und auf Befriedigung &sthetischer Bediirfnisse, wihrend in der absoluten Monarchie die
Untertanen nur ihre Tétigkeiten ausgeiibt hétten, d.h. gearbeitet hitten, und die Aristokratie nur
thren Vergniigungen nachgegangen wire. Staigers Auffassung von der Ethik der Arbeit und
der Vergniigung war in diesem Falle der Epoche dermaflen immanent, dass sie ein Teil davon
war.

Der junge Herzog wollte seiner Gattin den Markt zeigen, als Mittelpunkt der
Tétigkeiten im Herzogtum. Das Volk, so Staiger, verstehe wohl, dass die Regierungsart des
Herrschers ein Segen fiir alle sei, und deshalb sei das Volk bereitwillig, die
Standesunterschiede nicht nur zu dulden, sondern sie offenen Herzens anzunehmen. ,,So fiigt
sich alles Menschliche hier in dauerhafte Verhiltnisse ein. [...] Die Gegenwart erscheint im

Licht der idealen Moglichkeit* (Staiger 1987, 183). Die soziale Harmonie, wie sie mit der
93



Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Volume 5

Szene auf dem Markt dargestellt wurde, wire unvollstindig ohne die dsthetische Dimension,
die von der Figur der jungen Herrscherin verkorpert wurde: ,,Das Volk schaute mit Freuden
die junge Dame, und auf so viel lichelnden Gesichtern zeigte sich das entschiedene Behagen,
zu sehen, daB die erste Frau im Lande auch die schonste und anmutigste sei” (Goethe: Novelle).

In der Gestalt der Herzogin waren Macht, Schonbeit und Anmut vereinigt. Das
Dargestellte war eine konfliktlose soziale Idylle. Die Herrscher besuchten den Markt, wie es
sich gehort: hoch zu Ross, und weil das Volk zu FuB3 ging, fand die Bewunderung fiir die Herrin
wortlich von unten nach oben statt und widerspiegelte somit die standesgemilB3e Hierarchie.
Fiir Staiger war es wichtig, dass die aufgekldrte Monarchie gerade durch die Hierarchie die
soziale Stabilitdt und Einigkeit der Bevolkerung garantierte.

,,Novelle* beschrieb die vormoderne Gemeinschaft, nicht die moderne Gesellschaft. In
der geschlossenen Gemeinschaft gab es keine sozialen Konflikte, es waren aber personliche
moralische Dilemmata moglich, wie dies mit Honorio passierte, der sich in seine Herrin
verliebte. Ungliicksfille, wie der Brand zum Beispiel, vereinten ebenfalls die Menschen, im
Unterschied zum sozialen Konflikt, der die Menschen trennte. Staigers Interpretation
rekonstruierte und bestitigte Goethes Auffassung vom aufgeklarten Monarchen, der seinen
Untertanen nahestand, von den harmonischen Beziehungen zwischen Untertanen und
Herrschern, von der gegenseitigen Unterstiitzung in der Gemeinschaft. Wahrscheinlich war
Staiger Anhdnger der aufgeklarten Monarchie, da sie das ewig Giiltige zu verkorpern schien:
die Bemiithung zur Schaffung einer Gesellschaft, die wie veredelte Natur war, in der
Moralisches, Soziales und Asthetisches im Gleichgewicht waren. Moglicherweise hatte Hans
Meyer gerade Staiger gemeint, als er schrieb; ,,[...] die Anbeter des Harmoniedenkens in
Gesellschaft, Politik und Kunst [...]* (Mayer 1987, 51).

Die Seiten, wo Staiger die Wirkung der drei Orientalen auf den Herzog beschreibt, sind
pathetisch, man hort einen personlichen Oberton heraus. Das soziale Dasein wird lebendig wie
Natur, zugleich wird eine hohere Zivilisiertheit erreicht, indem die Gewalt aufgegeben wird.
Hier Staigers Schluss: ,,Was vor zweitausend Jahren geschah und was sich jetzt vollzieht,
scheint gleich. [...] Das Bewusstsein reiner Dauer, das am Anfang der Novelle unbeweglich
auf Bestehendes gerichtet war, verwandelt sich in geisterhaftes Anschauen des Lebendig-
Ewigen® (Staiger 1987, 204). Klassisch ist das, was das ewig Giiltige sucht (Staiger 1987,
182 —183).

Staiger teilte die verbreitete Meinung, der Osten sei unhistorisch: als soziale
Organisation, als Wahrnehmung und Erfassung der Welt seien die Menschen des Ostens

gleichsam Zeitgenossen des Alten Testaments, als stiinden sie eigentlich am Beginn der

94



Cnucanue ,, I'epmanucmuxa u ckaHouHagucmura * Toouna V (2025), 6pou 5

europdischen Geschichte: ,,Was vor zweitausend Jahren geschah und was sich jetzt vollzieht,
scheint gleich.” Es wird nicht eindeutig gesagt, wo genau dieser eingebildete Osten lag, man
versteht aber doch, welche Zeit des Alten Testaments Staiger meinte, denn der Prophet Daniel
und das Kind aus der Novelle stehen in seiner Interpretaion in Zusammenhang miteinander.

Staigers Verstidndnis verfolgt aufmerksam die innere Logik des Textes. Als Antwort
auf die Frage, warum sich Honorio zu verreisen entschliefft, und in Bezug auf die von den
Interpretatoren angebotenen Antworten schrieb Staiger: ,,Die beste Auskunft, wenn der Text
nicht so bestimmt ist, wie wir wiinschen mochten, gibt wohl das Stichworterschema, das sich
aus den Vorarbeiten zur ,,Novelle* erhalten hat* (Staiger 1987, 192 — 93). Staiger war bemiiht,
dass seine Interpretation keine personliche Position darstellte, sondern dem Werk von Goethe
innerlich addquat sein sollte.

Eine Interpretation ist immanent, wenn der Interpretierende versucht, sich
erkenntnismiBig in die Welt und die Epoche des Autors hineinzuversetzen, in die Zeit, in der
das Werk entstanden ist, die verschiedenen Zeugnisse aufgezeichnet worden sind, und alles
auszulegen im Einvernehmen mit dem Autor und von seinem Standpunkt aus. Eine derartige
Interpretation beseitigt das Verhiltnis zwischen den historischen Zeiten, zwischen dem
interpretierten Werk und dem Interpretierenden. Indirekt bestétigt sie, dass nur eine Wahrheit
existiert, das dem Werk des Dichters immanent ist, und diese hat die Interpretation anzustreben.
So kann das interpretierte Werk, obwohl nicht unbedingt, die Merkmale eines religiosen Textes
annehmen, an den vor allem hermeneutisch bestitigend, nicht aber auch kritisch, heranzugehen
wire. Alle Interpretationen, die nicht immanent sind, erweisen sich als duBerlich und unwahr. !
Die Frage nach der moglichen Verschmelzung historischer Horizonte kann iiberhaupt nicht

gestellt werden.

Die deutsch-schweizerische Freundschaft im geistigen Leben

Im Jahr 1937 hielt Staiger zwei Vortrage, die inhaltlich fast identisch waren: beide iiber die
deutsch-schweizerische Freundschaft im geistigen Leben. Seine Uberlegungen bezeichnete er
als unzeitgemdl; er war bemiht herauszufinden, worin das Wesen, oder die Eigenart, des
schweizerischen und des deutschen Geistes im unpolitischen Sinne bestand. Das Politische sei
bei der Suche nach der Antwort auf die so gestellte Frage grundsétzlich auszuschlieBen. Staiger

verglich das Wesen des schweizerischen deutschsprachigen Schrifttums mit dem Wesen des

12 In einem polemischen Memoiren-Text verwarf Horst Peter Kasper kategorisch Staigers Interpretation von
Goethes ,,Novelle®. Ebenfalls dort, scheint es, verweigert Kasper Hans Mayer das Recht, seine Meinung iiber
Staigers Interpretation zu dndern. (Kasper 2005, 133).

95



Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Volume 5

deutschen Geistes. Eine seiner Schlussfolgerungen lautete, dass es eine ,,strenge Freundschaft*
sei, ,,[...] die nicht auf der leichten Ubereinstimmung von Lebensansichten und Gewohnheiten
ruht [...] sondern die sich so erfiillt, daB3 jeder dem andern einen Bezirk seines innern Reichs
einrdumt™ (Staiger 1937a, 138). Staiger meinte ebenfalls: ,Ein unverwechselbares
schweizerisches Wesen hat sich als Dichtung erfiillt [ ...] und steht nun in der Geistesgeschichte
da als Individualitdt”. Andererseits aber: ,,Denn dies Schweizerische ist gerade im Biindnis mit
dem deutschen Wesen gro3 geworden* (Staiger 1937, 34). Heute jedoch, so fuhr Staiger weiter,
gebe es etwas Krankhaftes, eine verbliiffende Nervositit und Angst seien zu beobachten in der
Einstellung der Schweizer zum deutschen Geist. Was war aber zu verstehen unter ,,deutschem
Geist*“? ,,[...] seit der Griindung des Dritten Reiches sind wir alle stutzig geworden und haben
in dem, was Deutschland betrifft, begreiflicherweise die Unschuld verloren (Staiger 1937,
35).!° Die letzte Aussage lisst sich wohl als Verweis auf den fritheren Aufsatz Staigers
,Dichtung und Nation. Eine Besinnung auf Schiller (1933) beziehen, in dem er die Hoffnung
hatte, nach der Machtergreifung der nationalsozialistischen Partei werde mdglicherweise eine
neue Epoche in der deutschen Kultur anbrechen, die Schillers ethische und é&sthetische
Prinzipien verwirklichen werde. Heutzutage fiihre die Zuneigung zum deutschen Geist hdufig
zu boswilligen Missverstidndnissen. ,,Die politische Kluft scheint alle, auch die makelloseste
geistige Freundschaft zu zerreiflen. [...] jede Gebdrde der Freundschaft politisch verwertet und
zur Stimmungsmache missbraucht werden kann (Staiger 1937, 36).

Bei der Behandlung der Frage ,,Was bedeutet der deutsche Geist fiir das Geistesleben
der Schweiz?* beschrinkte sich Staiger bewusst vor allem auf das 19. Jh. Denn was ein Mensch
oder ein Volk sei, konne uns nur die Geschichte zeigen. Diese Aussage von Staiger steht im
Einklang mit der von Dilthey formulierte Auffassung: ,,Was der Mensch sei, sagt ihm nur seine
Geschichte®. Staigers Antwort war historischer Natur und sollte die Geistesgeschichte von der
politischen Geschichte und vom politischen Leben iiberhaupt abgbrenzen.

Staiger beschrieb die Merkmale der schweizer Literatur, indem er zusammenfassend
darauf verwies, dass die hochste Wiirde der schweizer Volkspsychologie in der Bestdtigung
und der Entfaltung des Lebens bestehe und das Meistern des Lebens ,,fiir uns® einen hochsten
menschlichen Wert darstelle. Aber Meistern und Konnen seien nur dann wertvoll, wenn sie
dem Wohlstand des Ganzen dienen. Die soziale Charakerisierung sollte Staiger demnéchst als

sein wichtigstes MaBl fiir den Wert der literarischen Werke anlegen; sie sollten der

13 Dies ist der einzige Fall in den mir bekannten Werken von Staiger, wo seine Argumentation auf kollektive
psychische Zustinde Bezug nimmt.

96



Cnucanue ,, I'epmanucmuxa u ckaHouHagucmura * Toouna V (2025), 6pou 5

Gemeinschaft dienen und nicht einfach Ausdruck der Individualitdt des Schriftstellers sein.
Diesen Merkmalen sei noch der schweizerische Sinn fiir das rechte Mal3 hinzuzufiigen, die
Bestrebung nach einer gesicherten und stabilen Welt.

Wihrend die charakteristischen Merkmale des deutschen Geistes erschreckende
Unterfangen von Todesliebe darstellten. ,,Und iiberall bedeutet sie (die Liebe zum Tod — Anm.
A.A.). ein Ungeniigen an dem, was ist, ein qualvoll-dringendes Begehren, die Welt aus einem
vollkommenen Nichts vollkommen neu erstehen zu sehen® (Staiger 1937, 46). Es sei ein
qualvolles Streben nach dem Unmdglichen, das ohne zu zogern das Seiende ablehnt und dessen
,» Iraum einer fast unirdischen Freiheit und ungestorten Zwiesprache mit den Gottern oder mit
der Gottheit, deren Reich nicht von dieser Welt ist* (Staiger 1937a, 134). In Frageform zihlte
Staiger weitere Merkmale des deutschen Geistes: ,,Denn ist der deutsche Geist nicht wesentlich
unbegrenzt und unbestimmbear [...] immer werdend, nie vollendet [...] niemals fertig* (Staiger
1937a: 136, 138). Die Liebe zum Tod sei das rein Deutsche, das Uneuropéische am deutschen
Geist. ,,[...] die Reihe jener Gestalten, die ihre Bahn bis in den Tod oder in den Wahnsinn
verfolgen mussten [...]* (Staiger 1937a, 136), auf die Staiger verwies, entstammten alle dem
18. bis Mitte des 19. Jh., von Kleist bis Wagner.

Staiger glaubte aber, ,,[...] der schweizerische Geist hat sich am vollkommensten
dargestellt, wo er das ganz Andere am kiihnsten in seine Bezirke einbezieht* (Staiger 1937,
47). Und auBlerdem: ,,Wollten wir uns dem verschlieen und in Selbstgefalligkeit [...] leben,
wir wiren wahrlich bald am Ende* (Staiger 1937a, 139). Alle groBBen Vertreter der schweizer
Literatur seien Grenzfiguren zwischen der schweizerischen Einstellung zur Welt und dem, was
diese nicht ist. Denn die schweizerischen Tugenden hatten ihre Kehrseite: ,,Wer das Leben
meistert, hat auf das Hochste bereits Verzicht getan ... Der weise Wille zur Beschrankung artet
in Beschrianktheit aus* (Staiger 1937, 48). Und er kam zur Schlussfolgerung, dass Gottfried
Keller, K. F. Meyer und Carl Spitteler dem Geist ihrer Heimat, der Schweiz, untreu werden
sollten, um sich selbst als Dichter treu zu bleiben. ,,So bleibt die deutsche Liebe zum Tod uns
unentbehrlich je und je* (Staiger 1937a, 139). Staiger selbst schien von Aufrufen wie ,,Stirb
und werde!* angezogen gewesen zu sein, von heroischen Behauptungen wie ,,Den lieb‘ ich,
der Unmdgliches begehrt!™ oder: ,Ist ... unsere Seele noch bereit fiir jene gottlichen
Erschiitterungen, in denen alles Bestehende wankt, um sich glorreich zu erneuern?* (Staiger
1937a, 139). Ob sich Staiger wihrend des Kriges oder am Kriegsende an diese seine Worte
noch erinnert hatte?

Die Generalisierungen iiber den Schweizer Geist erscheinen auch als seine eigenen

Wunschvorstellungen. Die Distanzierung von der aktuellen politischen und kulturellen

97



Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Volume 5

Situation in Deutschland wurde deutlich zum Ausdruck gebracht, deshalb lautete die Antwort
auf die Frage, zu welchem deutschen Geist die Schweizer eine Zuneigung empfinden sollten,
folgenderweise: zum ewigen deutschen Geist, der mit dem heutigen offiziellen Deutschland
nicht identisch ist. ,,Das Deutsche, das uns bedeutsam bleibt, diirfen wir nie nach dufleren
politischen Zeichen wihlen und ausscheiden. [...] Der einzig giiltige Masstab bleibt die Grof3e
der Lesitung [...]* (Staiger 1937, 51 —53). Deswegen appellierte Staiger: ,,So halten wir an der
Freundschaft mit dem ewigen deutschen Geiste fest — dem ewigen, den wir von dem
,tausendjdhrigen® des Dritten Reiches unschwer unterscheiden konnen [...]* (Staiger 1937,
52).

Der zweite Vortrag endete mit einem emotionalen Lob der schweizerischen
Geistesfreiheit, die auch dadurch zum Ausdruck kommen werde, dass sie den deutschen Geist
bewahren konne, auch wenn er im eigenen Lande missbraucht werde. Staigers formulierte zum
Schluss folgende rhetorische Frage: ,,[...] wo soll dann dem echten Deutschen Wesen noch
eine Stitte beschieden sein und die gebiihrende Ehre werden, wenn es nicht in der Schweiz
geschieht? (Staiger 1937, 54).

Die Frage danach, was der deutsche Geist fiir das geistige Leben der Schweiz zu
bedeuten habe, betraf auch Staigers professionellen Interessen, so dass er in Bezug auf sich
selbst die Antwort kannte. Seine Beschéftigungen (Dissertation und Habilitationsschrift) waren
iiberwiegend auf die Deutung des ,,ewigen deutschen Geistes* ausgerichtet; so wiirden sie auch
in den nachfolgenden Jahrzehnten bleiben.

Hier sei auf einige Besonderheiten der zwei Vortrige verwiesen: Staiger erklérte seine
Zugehorigkeit zur Schweiz, zum schweizerischen Geist und bestand darauf, dass seine
Zuneigung zum deutschen Geist seinem eigenen Lande diene. Seine psychologischen
Betrachtungen sind als tliberzeigend einzuschitzen. In den anderen mir bekannten Werke ist

seine Einstellung antipsychologisch.!* Der Typ von Volkspsychologie aber, den Staiger

4 In einer Rezension zu Ludwig Binswangers ,,Grundformen und Erkenntnis menschlichen Daseins erklirte
Staiger, er sei ein psychologisch nicht interessierter Leser und kritisierte den Verfasser fiir das Vorhandensein von
so viel Psychologie in seinem Buch. Staiger bevorzugte es, dass Binswanger nur Philosoph wére, ohne
praktizierender Psychiater und Psychotherapeut zu sein. Staigers AuBerungen iiber die Psychologie waren fast
immer feindselig gepragt (Staiger 1943 — 1944, 31).

,.Es ist unmoglich, eine hochentwickelte Religion und ausgebildete Kunst aus primitivem Leben oder einer noch
tieferen Schicht verstehen zu wollen. Dennoch versucht es man immer wieder — in einer Literaturwissenschaft,
die Blut und Boden fiir den Charakter einer Dichtung verantwortlich macht, in einer Psychologie, die das bewusste
Leben der menschlichen Seele auf das unbewusste zurtickfiihrt.” (Staiger 1963, 159) Staiger widerlegte zugleich
die Rassentheorie und die Tiefenpsychologie als Moglichkeiten zur Erkenntnis von Religion und Kunst. Beide
Theorien wurden als irrational dargestellt. Staiger erkannte die analytische und die Tiefenpsychologie als
rationales Projekt nicht an. Das Vorurteil Staigers gegeniiber der Existenz des Unbewussten veranlasste ihn m. E.
Rassentheorie und analytische Psychologie gleichzusetzen. Hier mochte ich auf einen fiir mich wesentlichen
Unterschied zwischen beiden verweisen. Die Varianten der Tiefenpsychologie, die analytische inbegriffen, streben

98



Cnucanue ,, I'epmanucmuxa u ckaHouHagucmura * Toouna V (2025), 6pou 5

anwendete, verwandelte bestimmte psychische Einstellungen in Wesensarten, entzog ihnen die
Historizitdt und stellte sie als unverdnderlich dar. Als unverdnderlich stellte Staiger der ,,ewige*
deutsche Geist dar. War der deutsche Geist wirklich durch die Zeiten gleich, unverénderlich
und ewig?'®

In diesem Aufsatz verwendete Staiger den Begriff Volk, wihrend er sonst den Begriff
Gemeinschaft benutzte. Es geht aber nicht klar hervor, ob er bei der Verwendung von ,,Volk*
im Zusammenhang mit der deutschen Literatur und Philosophie auch die franzosisch- und
italienischsprachigen Biirger der Konfoderation im Auge hatte oder nicht. Vielleicht besteht

aber diese Unklarheit nur fiir mich als einen AuBenstehenden.'®

Emil Staiger iiber die Werte im Schaffen von Adalbert Stifter

In seinen Studien iiber Adalbert Stifter beschrieb Staiger die Werte, die er fiir das Schaffen des
Schriftstellers als ausschlaggebend hielt; den gleichen Werten stand m. E. auch Staiger selbst
sehr nahe: die Dichtung sei nicht Ausdruck von individuellem Erleben, sie gebe einer
ungeheuerlichen Macht Stimme, die tiber Welt, Natur, Geschichte und Menschen waltet. Von
diesem Standpunkt aus verurteilte Stifter den Ddmon des ,,freiheitstrunkenen Subjekts*
(Eichendorft), der in der deutschen Romantik entstanden war. Die psychologische Neugier (z.
B. bei Hebbel) war etwas, was Stifter nicht annahm, da er glaubte, bei allen Volkern und zu
allen Zeiten sei das ganze ,,Dasein [...] gegriindet auf die Kraft der Ehrfurcht* (Staiger 1952,
61). Selbstbezogenheit, Uberheblichkeit. Herrschsucht, Genuss waren fiir Stifter falsche Werte.

Was er in seinen Geist aufnahm und in seinem Werk darstellte, war die iibersehbare Ordnung

danach, das Unbewusste ins Verhalten zu integrieren, es bewusst zu machen, wéihrend die Rassentheorie feindselig
und isolationistisch gegen alles ist, was sie nicht als Eigenes anerkennt; sie teilt die Welt in eigene und fremde
Korper ein.

Manchmal aber fiihrte Staiger psychologische Motive an: am Anfang seiner Studie ,,Der neue Geist in Herders
Frithwerk® schuf er ein psychologisches Portrait der Person von Herder, um zu begriinden, warum er nicht das
ganze Schaffen Herders analysieren will, sondern nur die Struktur der schopferischen Einbildungskraft im
Frithwerk des Denkers. Ein Element dieser Struktur seien die flir Herders Denkweise wichtigen Worter ,,Inneres*
und ,,Innerlichkeit”. Staiger interpretierte ihre Bedeutung nicht als Absonderung einer eigenen inneren Welt,
sondern als wirkliche Vertiefung in sich selbst, die jedoch einen Weg darstelle zu einer anderen inneren Welt — der
duBeren Dinge, der Gegenstinde. Zogernd nahm er an, ,,dass wir in solcher Vertiefung ein anderes Inneres,
nimlich der &uBeren Dinge, der Gegenstéiinde, oder vielleicht auch der anderen Menschen‘ haben konnten. (Staiger
1963, 146-147) Bei der Interpretation des Begriffs Analogie bei Herder stellte Staiger fest: ,,Demnach betréfe die
Analogie einen Zwischenbereich, der weder subjektiv, noch objektiv, sondern beides, in beidem nédmlich das
Innere, wire, das Innere unserer Sinne, das Innere dessen, was unsere Sinne erfassen. (Staiger 1963, 150)

15 Otto Distelmaier analysierte diesen Aufsatz sowie Staigers Beziehung zu Heidegger in den 1930er Jahren. Eine
seiner Konsequenzen war: ,,[...] da Staiger die Chance des Riickzuges hat — die Neutralitit der Schweiz zwingt
ihn nicht zu einer Entscheidung — kann er sich wieder [...] ins ,,Ewige®, ,,Giiltige” und ,,Zeitlose* fliichten*
(Distelmaier 1973, 49).

16 Kennzeichnend fiir eine kollektive Einstellung zum ,.echt“ Deutschen in den 1930er Jahren war die
Frakturschrift, mit der Biicher und Zeitschriften gedruckt wurden, die Jahrbiicher inbegriffen, in dem Staigers
Aufsitze verdffentlicht wurden.

99



Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Volume 5

und die wunderbare Zauberkraft, die aus dem Abgrund des mysterium tremendum et
fascinosum strahlten. Staiger benutzte die Formulierung des Heiligen von Rudolf Otto, um die
Eigenartigkeit des Schaffens von Stifter zu beschreiben. (Staiger 1968, 11). Heilig war die
Quelle der Dichtung. Und nicht zuletzt war eine Verwandtschaft zwischen Stifter und Staiger
vorhanden in Bezug auf ihre Einstellung zu Goethe. Staiger verglich ,,Nachsommer* nicht mit
den Bildungsromanen der Zeit wie ,,Der griine Heinrich* und ,,Maler Nolten*, sondern mit
,Wilhelm Meister. Wanderjahre* (Staiger 1952, 40).

Wovon sich Staiger angezogen flihlte, war die Verbindung von reiner Form und reinem
Sinn, sittlicher Wiirdigung und Ordnung, Tugendhaftigkeit und Kunst, die von den
Protagonisten der Erzdhlungen und Romanen von Stifter verkorpert wurden (Staiger 1968, 19).
Die Sittlichen waren poetischer als die Niedrigen, die Abgesto3enen, die Rebellierenden. ,,Der
bose oder unsittliche Mensch ist immer ein Einzelner, ein beliebiger und zufilliger Sonderfall,
indes sich in dem Tugendhaften die allgemein giiltige Ordnung erfiillt. Das sichert ihm in den
Augen Stifters nicht nur seinen moralischen, sondern ebenso seinen é&sthetischen Rang*
(Staiger 1968, 16). Die allgemeingiiltige Moral und die Gesetzordnung garantierten die Einheit
der Gemeinschaft. ,,Geheimnis im Gesetz, Gesetzliches im Geheimnis® — darin sah Staiger die
Quintessenz von Stifters Geist (Staiger 1968, 12).

In seiner Interpretation von ,,Witiko* betonte Staiger die Zuriickziehung des Autors:
,[...] tritt er selber nun ganz hinter seinem Gegenstande** (Staiger 1952, 53).!7 Als Bestiitigung
fiir das Gesagte fiihrte Staiger Teil eines Briefes von Stifter an: ,,Jetzt steht mir das Geschehene
fast wie ein Ehrfurcht gebietender Fels vor Augen, und die Frage ist nicht mehr die: ,,was will
ich mit ihm tun®, sondern: ,,was ist er?* (Staiger 1952, 54).

Dieses Bild des Felsens kommt auch in der Malerei von Stifter vor. Gerade auf die
Frage ,,was ist das, welche Struktur hat es* und nicht auf die Frage ,,was sehe ich* antwortete
die kleine Landschaft ,,Der Konigssee mit dem Watzmann®. '8 In dieser Landschaft war Stifter
bestrebt, den Berg und den See an sich darzustellen, nicht seinen eigenen Blick auf sie. In
diesem Sinne hatte er sich ganz hinter dem darzustellenden Gegenstand zuriickgezogen.
LHotifter in seinem geognostischen Interesse [...] lieB unter der kunstvoll gestalteten

Landschaftsoberfldache die Struktur des Gebirges erkennen‘ (Deutsche Romantiker 1985, 158).

17 Vgl. oben iiber Staigers Reaktion — ,,Keine Selbstdarstellung® in Bezug auf den autobiografischen Auszug
,Selbstanzeige™ von Max Frisch.

18 Adalbert Stifter, Der Konigssee mit dem Watzmann, 1837, Ol auf Leinwand, Osterreichische Galerie des 19.
und des 20. Jhs., Wien

100



Cnucanue ,, I'epmanucmuxa u ckaHouHagucmura * Toouna V (2025), 6pou 5

An mehreren Stellen in ,,Reiz und Mal3. Das Beispiel Stifters®, aber auch in anderen
Texten wiederholte Staiger: ,,Wir haben es heute schwer [...]*; weil wir uns vom Vorbild
entfernt haben, sowohl vom moralischen und kiinstlerischen, als auch vom sozialen. Und das
Vorbild war in Weimar, in der Zeit Ende des 18. Jh. und Anfang des 19. Jh. Staiger zitierte aus
Stifters ,,Nachsommer* die Meinung von Freiherr von Risach iiber das Verhiltnis ,,Kunst und
Volk*. Er lehnte eine mogliche Verbindung des Romans mit der Revolution von 1848 ab. Dann
fiigte er hinzu, dass die Schonheit fiir Stifter eine Pflicht darstelle und dass sie nicht an den
Forderungen des Tages zu messen sei, im Gegenteil, die Forderungen des Tages seien anhand
von deren, der Schonheit, unerschiitterlichem reinen Mal3 zu beurteilen, das sich immer wieder
bestitige in den Wendungen des Schicksals (Staiger 1968, 21 —22).

Das hort sich iiberzeugend an. Nur wenn sich nicht der Vergleich anbieten wiirde mit
einem der Postulate in Theorie und Praxis des sozialistischen Realismus, die zur gleichen Zeit
entwickelt wurde (1930 — 1960), dass namlich der positive Held ein sittlicher Mensch sei,
Trager der sozialistischen Moral. Und auflerdem war das groBe Ziel, das gesellschaftliche
Leben so darzustellen, wie es sein soll, nicht wie es ist. Wenn sich eine derartige Theorie unter
giinstigen politischen Bedingungen in die einzig richtige verwandelt, wird eine Diktatur
konstituiert oder, in der geméBigteren Variante, eine autoritdre Macht, die iiber die Kunst und
die Reflexion dariiber waltet. In den Jahrzehnten, als Staiger sein kritisches Werk schuf,
etablierte die offizielle Denkweise iiber die Kunst in der Sowjetunion eine repressive,
gesetzmdlige und geheimnisvoll-bedrohliche Gesellschaftsordnung. Zu den grundlegenden
Postulaten dieser Reflexion gehorte die Gegeniiberstellung vom sittlichen Menschen mit seiner
sozialistischen Moral und der moralischen Verdorbenheit bei den Protagonisten in der Literatur
des westlichen Modernismus.

In Staigers Einstellung zum Werk von Stifter trat deutlich seine immanente Methode
zutage: Staiger vermochte Werk und Person der Dichter, die er liebte, von innen zu
interpretieren. Er setzte das Werk von Stifter jenseits jeder Sozialitit, stellte sich in Stifters
Position, die das Vermengen von politischem Leben und Dichtung nicht zulief3, was auch der
Position von Staiger entsprach.

Hier sei noch die Moglichkeit erwihnt, einen Teil von Stifters Werk, gerade wegen
seiner Antimodernitit, O0kologisch auszulegen, als Ehrfurcht vor der Erde, vor deren
Geschichte, wo der Mensch nicht als Krone der Schopfung erscheine.

Ein Teil der Anhéanger stilistisch-struktureller Analysen in den sozialistischen Léndern
Europas der 1960 — 1970er Jahre waren ebenfalls davon liberzeugt, dass sie die Unabhéngigkeit

der Analyse von einer moglichen ideologischen Zuordnung garantierten konnten, wenn sie sich

101



Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Volume 5

am Text oder an der Darstellung hielten, ohne in die Analyse dulere Charakterisierungen mit
einzubeziehen (individuelle Psychologie des Autors, soziale Psychologie, historische
Ereignisse, philosophische Thesen u.d.m.). Denn gerade in Bezug auf das Werk &uf3ere soziale
oder ideenmiBige Auslegungen konnten von der herrschenden Ideologie ausgenutzt werden,
im konkreten Falle vom sozialistischen Regime. Die Varianten stilistisch-struktureller
Analysen konnen ndmlich die Funktion wissenschaftlicher und wohl auch gesellschaftlicher
Ablehnung in einer autoritiren oder totalitiren Gesellschaft iibernehmen.!® Die Kritik an
derartigen Analysen kam vonseiten der Widerspiegelungstheorie und der konservativ
denkenden Literaturhistoriker, die in der Strukturanalyse einen Angriff auf das Wesen der
Literatur sahen. Staiger aber lebte nicht in einer derartigen Gesellschaft; ob seine Methode als
Abwehr gegen die nazistische Ideologie in den Jahren zwischen 1939 (als ,,Die Zeit als
Einbildungskraft des Dichters* verdffentlicht wurde) und 1945 funktioniert hatte, ist schwer
zu beurteilen. Seine Methode diente jedoch nach 1945 der Festigung klassischer Werte. Bei
threr ganzen Scharfsinnigkeit war Staigers Methode isoliert von jeglicher Sozialitdt und
Historizitdt. Und gerade das ahistorische Verstdndnis des Klassischen kann m. E. zur
Unterstiitzung einer totalitdren oder autoritdren Gesellschaftsordnung missbraucht werden, die

sich zum Ziel setzt, die eigene Macht zu verewigen und die Geschichte zum Halt zu bringen.

LITERATURVERZEICHNIS / REFERENCES

Angelow, Angel. 2008. Istoricnost na vizualnija obraz [Historizitdt des visuellen
Bildes]. Sofia.

Bloch, Peter André, Edwin Hubacher. 1972. Der Schrifisteller in unserer Zeit:
Schweizer Autoren bestimmen ihre Rolle in d. Gesellschaft. Eine Dokumentation zu Sprache
und Literatur der Gegenwart. Hrsg. Peter André Bloch und Edwin Hubacher. Bern.

Boschenstein, Bernhard. 1996. ,,Emil Staigers ,Grundbegriffe: ihre romantischen und
klassischen Urspriinge®. In Germanistische Literaturwissenschaft vor und nach 1945, Hrsg.
von Hilfried Barner und Christoph Konig. Zeitenwechsel. Frankfurt/Main, 268 — 281.

Boschenstein, Bernhard. 2007. ,,.Der Interpret Emil Staiger im Gesprdch mit vier
Dichtern®. In Emil Staiger und Die Kunst der Interpretation heute 1955-2005, Hrsg. von
Joachim Rickes, Ladenthin Volker, und Michael Baum. Bern [u.a.], 31 —41.

9V gl. auch Angelow 2008, 32 — 34.

102



Cnucanue ,, I'epmanucmuxa u ckaHouHagucmura * Toouna V (2025), 6pou 5

Caramelli, Eleonora. 2020. “Emil Staiger tra filologia ed ermeneutica, filosofia e
letteratura®. In Emil Staiger, Il tempo come immaginazione letteraria. Studi su tre poesie di
Brentano, Goethe e Keller. A cura e con introduzione di El. Caramelli. Macerata, VII — XLV.

Deutsche Romantiker. 1985. Bildthemen der Zeit von 1800 bis 1850. Miinchen.
Kunsthalle der Hypo-Stiftung, 149 — 153, 158 — 159.

Distelmaier, Otto. 1973. Fundamentaldsthetik und Normativitdt. Untersuchungen zu
Emil Staiges ,, Fundamentalpoetik “ im Hinblick auf Heinrich Rombachs ,, Strukturontologie *
und Theodor W. Adornos ,, Asthetische Theorie“. Dissertation. Miinchen.

Frisch, Max. 1973 [1950]. Tagebuch 1946 — 1949. Frankfurt/Main.

Gamper, Michael. 2001. ,,Er schreibt fiir das Volk, nicht fiir die Masse. Die Ablehnung
der gesellschaftlichen Moderne in der Schweizer Germanistik: Konzepte und Konsequenzen.
In Schreiben gegen die Moderne. Beitrdige zu einer kritischen Fachgeschichte der Germanistik
in der Schweiz. Corina Caduff, Michael Gamper (Hrsg.). Ziirich, 85 — 110.

Gaul-Ferenschild, Hartmut. 1993. National-volkisch-konservative Germanistik.
Kritische Wissenschaftsgeschichte in personengeschichtlicher Darstellung. Bonn, 304 — 305.

Goethe, Johann Wolfgang von. Novelle. https://www.projekt-gutenberg.org/goethe/
novelle/novel001.html. 20. II. 2025

Goethe, Johann Wolfgang von. ,,Einfache Nachahmung der Natur, Manier, Styl“. In
Der Teutsche Merkur online. URL: http:/ds.ub.uni-bielefeld.de/viewer/toc/1951387/
0/LOG_0000/. 20. 1. 2025

Grimm, Christa. 2007. ,,Max Frisch”. In Schweizer Literaturgeschichte. Aktualisierte
Neuausgabe. Klaus Pezold (Hrsg.). Leipzig, 159 — 186.

Hermand, Jost. 2009. Fiinfzig Jahre Germanistik. Aufsdtze, Statements, Polemiken
1959 — 2009. Bern.

Inglin, Meinrad. 1992. Die Briefwechsel mit Traugott Vogel und Emil Staiger. Hrsg.
Felix R. Hangartner. Ziirich.

Jurgensen, Manfred. 1973. Deutsche Literaturtheorie der Gegenwart: Georg Lukacs,
Hans Mayer, Emil Staiger, Fritz Strich. Miinchen.

Kasper, Horst Peter. 2005. ,,Gliickauf, der Staiger kommt!*“ In Innovation und
Modernisierung. Germanistik von 1965 bis 1980. Klaus-Michael Bogdal und Oliver Miiller
(Hrsg.)., Heidelberg, 131 — 137.

Lifschitz, Michail. 1972. Krise des Hdflichen. Vom Kubismus zur Pop-Art. 2.,

verdnderte Auflage. Dresden.

103


https://www.projekt-gutenberg.org/goethe/novelle/novel001.html
https://www.projekt-gutenberg.org/goethe/novelle/novel001.html
http://ds.ub.uni-bielefeld.de/viewer/toc/1951387/0/LOG_0000/
http://ds.ub.uni-bielefeld.de/viewer/toc/1951387/0/LOG_0000/

Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Volume 5

Lifschitz, Mihail. 1966. Pocemu ja ne modernist? [Warum ich kein Modernist bin?].

Literaturnaja gazeta, nr. 119, 8.10.1966, S. 2 — 4, auch in: http://www.gutov.ru/lifshitz/texts
/krizis/krizis-5.htm. 20. Feb. 2025

Mayer, Hans. 1987 [1973]. Goethe. Ein Versuch iiber den Erfolg. Leipzig.

Rickes, Joachim. 2009. ,,Emil Staiger als Kritiker der Gegenwartsliteratur®. In: Rickes,

Joachim (Hrsg.), Bewundert viel und viel gescholten. Der Germanist Emil Staiger. Wiirzburg,
2009, 101 — 114.

Rusterholz, Peter. 2009. ,,Adiquates Textverstehen? Fragen und Antworten Emil
Staigers und Max Wehrlis“. In Bewundert viel und viel gescholten. Der Germanist Emil
Staiger. Joachim Rickes (Hrsg.).. Wiirzburg, 115 — 129.

Scherpe, Klaus. 1992. ,Die Moderne sollte vermieden werden. Westdeutsche
Literaturwissenschaft 1945 — 1950%. In Die rekonstruierte Moderne: Studien zur deutschen
Literatur nach 1945. Klaus Scherpe. Koln, Weimar, Wien, 1 — 22.

Schlaffer, Heinz, 2003. Emil Staigers ,,Grundbegriffe der Poetik®. Monatshefte, v.
XCV,N. 1,1-5.

Staiger, Emil. 1937. Deutschschweizerisches Schrifttum und deutscher Geist - Jahrliche
Rundschau des Deutschschweizerischen Sprachvereins, Band (Jahr) 33 (1937), 33 — 54.

Staiger, Emil. 1937a. ,Deutsch-Schweizerische Freundschaft im Geistesleben®.
Schweizer Monatshefte: Zeitschrift fiir Politik, Wirtschaft, Kultur, Band (Jahr).: 17, Heft 3, 132
—141.

Staiger, Emil. 1943 — 1944. Schweizer Monatshefte: Zeitschrift fiir Politik, Wirtschaft,
Kultur, Band (Jahr): 23, Heft 1, 28 — 35.

Staiger, Emil. 1944. ,,Vom Pathos®. Trivium, Heft 2/1944, 11. Jahrgang, 77 — 92

Staiger, Emil. 1945. ,Versuch tliber den Begriff des Schonen®. Trivium, Heft 3/1945,
III. Jahrgang, 185 — 197.

Staiger, Emil. 1949. , Keine Selbstdarstellung. Atlantis Almanach. Ziirich, 143 —45.

Staiger, Emil. 1952. Adalbert Stifter als Dichter der Ehrfurcht. Ziirich.

Staiger, Emil. 1954. ,,Zu einem neuen Roman von Max Frisch. Neue Ziircher Zeitung.
17.11. 1954.

Staiger, Emil. 1963. ,,Der neue Geist in Herders Frithwerk®. Emil Staiger, Stilwandel.
Ziirich, 121 — 173.

Staiger, Emil. 1963a [1959]. Goethe. Bd. II1., 2. unveridnderte Auflage. Ziirich. Staiger
Emil 1964. Goethe. B. L. 4. unverdnderte Auflage. Ziirich: Atlantis.

104


http://www.gutov.ru/lifshitz/texts/krizis/krizis-5.htm
http://www.gutov.ru/lifshitz/texts/krizis/krizis-5.htm

Cnucanue ,, I'epmanucmuxa u ckaHouHagucmura * Toouna V (2025), 6pou 5

Staiger, Emil. 1968. ,Reiz und Mal3. Das Beispiel Stifters®. Adalbert Stifter: Studien
und Interpretationen. Gedenkschrift zum 100. Todestage. Heidelberg, 7 — 22.

Staiger, Emil. 1983 [1946]. Grundbegriffe der Poetik, Miinchen: dtv (5. Aufl.).

Staiger, Emil. 1987. ,,Goethe: ,Novelle*“. In: Goethe im zwanzigsten Jahrhundert.
Spiegelungen und Deutungen. Hans Mayer (Hrsg.). Frankfurt/Main, 181 —211.

Vosskamp, Wilhelm. 1990. , Literaturwissenschatft als Geisteswissenschaft. Thesen zur
Geschichte der deutschen Literaturwissenschaft nach dem Zweiten Weltkrieg®. In Die sog.
Geisteswissenschaften: Innenansichten. Prinz, Wolfgang, Peter Wiengart (Hrsg.),.
Frankfurt/Main.

Vosskamp, Wilhelm. 2009. ,Einleitung®. In Theorie der Klassik. Hrsg. Wilhelm
Vosskamp. Stuttgart, 9 — 24.

Zatonskij, Dmitrij. 1985. Avstijskaja literatura v XX stoletii [Osterreichische Literatur
im 20.Jh.]. Moskva.

DX Prof. Angel V. Angelov, D. Sc.
ORCID iD: 0000-0002-9579-4354
Institute for Literature

Bulgarian Academy of Sciences

23, Shipchenski prohod Blvd. (Block 17)
1113 Sofia, BULGARIA

E-mail: valentangel@hotmail.com

105


mailto:valentangel@hotmail.com

	ÜBERZEITLICHE VORBILDLICHKEIT 
DER KLASSISCHEN WERTE: DIE POSITION EMIL STAIGERS 
IN DEN 1930ER – 1950ER JAHREN 
Angel Valentinow Angelow

