
Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

27 

 

DIE KUNST DER UNTERHALTUNG. HEINZ STRUNKS THOMAS-

MANN-ROMANE ALS HUMORISTISCHE REFLEXION VON ALTER 

UND KRANKHEIT 

Malte Völk 

Universität Zürich (Schweiz) 

 

 

THE ART OF ENTERTAINMENT. HEINZ STRUNK’S THOMAS-

MANN-NOVELS AS HUMOROUS REFLEXIONS ON AGE AND 

ILLNESS 

Malte Voelk 

University of Zurich (Switzerland) 

 

https://doi.org/10.60055/GerSk.2025.5.27-44 

 

Abstract: Die Untersuchung widmet sich den Romanen Ein Sommer in Niendorf (2022) 

sowie Zauberberg 2 (2024) des deutschen Autors, Künstlers und Musikers, der seit über 20 

Jahren unter dem Künstlernamen Heinz Strunk sehr erfolgreiche erzählerische Literatur 

verfasst. Seine Beliebtheit ist ungewöhnlich, da sie sich weithin über unterschiedliche 

kulturelle Bereiche hinweg erstreckt – und das mit einer Art von Humor, die nicht auf den 

breiten Massengeschmack ausgerichtet ist, sondern eher als Nischengenre erscheint. Seine 

beiden letzten Romane nehmen sehr offen Anleihen am Werk Thomas Manns. Dies wird hier 

zum Anlass genommen, das Verhältnis von populärer Unterhaltungsliteratur- und kultur, 

traditioneller Hochliteratur und Humortheorie auszuloten. Eingrenzend werden dafür die 

durchgängig präsenten Motive Alter und Krankheit fokussiert.  

Schlüsselwörter: Heinz Strunk, Thomas Mann, Humor, Unterhaltung, Krankheit, Alter 
 

 

Abstract: The paper focuses on the novels Ein Sommer in Niendorf (2022) and 

Zauberberg 2 (2024) by the German author, artist and musician who has been writing highly 

successful narrative literature under the pseudonym Heinz Strunk for over 20 years. His 

popularity is unusual in that it extends widely across different cultural areas – and with a type 

of humour that is not geared towards broad mass taste, but rather appears to be a niche genre. 

His last two novels borrow very openly from the work of Thomas Mann. This is taken as an 

opportunity here to explore the relationship between popular entertainment literature and 

culture, traditional high literature and humour theory. To narrow the focus, the motifs of age 

and illness, which are present throughout, are examined. 

https://doi.org/10.60055/GerSk.2025.5.27-44


Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

28 

 

Keywords: Heinz Strunk, Thomas Mann, humour, entertainment, illness, age 

1. Einleitung 

Der Doppelschlag, den Heinz Strunk mit seinen beiden Romanen aus den Jahren 2022 und 

2024 vorgelegt hat, ist in vielerlei Hinsicht bemerkenswert – hervorstechend ist unter anderem 

die offene, teils provokative Anlehnung an Thomas Mann. So präsentiert Ein Sommer in 

Niendorf (2022) mit Georg Roth einen Protagonisten, der erklärtermaßen versucht, seine eigene 

Familiengeschichte als aktuelle Version der Mann’schen Buddenbrooks zu verschriftlichen. 

Dabei verstrickt er sich in ein Setting, das wiederum an die Novelle Der Tod in Venedig 

erinnert. Strunks humoristisches Buch ist auf die Longlist für den deutschen Buchpreis 2022 

gelangt und genießt als Verkaufserfolg auch gehörige Popularität bis hin zum Spitzenrang der 

Spiegel-Bestsellerliste.  

Strunks nächster Roman heißt Zauberberg 2, wobei das Erscheinungsjahr 2024 

zusammenfällt mit dem runden Jubiläum der Erstveröffentlichung von Thomas Manns Der 

Zauberberg (1924). Versucht Strunk nun, den großen epochalen Zeitroman des 

Spätkapitalismus vorzulegen, oder handelt es sich um ein epigonales Ausnutzen der im 

Kulturbetrieb so populären Jubiläumsanlässe? Die Konstellation ist literarisch und kulturell 

differenzierter zu betrachten, wie ich zeigen möchte.  

Der Rowohlt-Verlag macht auf seiner Website Werbung für den Roman, in der von einer 

„Hommage“ an Manns Zauberberg die Rede ist – dazu wird ein Youtube-Video eingebunden, 

das als „Trailer“ zum Buch bezeichnet wird und unter dem Titel „It has to be Heinz Strunk“ an 

Ketchup-Werbung der Firma „Heinz“ angelehnt ist („It has to be Heinz“).1 Präsentiert wird ein 

professioneller, bunter, flippiger Werbespot, in dessen Verlauf man auch von Strunk selbst 

schelmisch grinsend angesehen wird. Zu eingängiger Musik und mit vielen schnellen Schnitten 

sieht man verschiedene Personen, die entrückt und versunken im Zauberberg 2 lesen. It has to 

be Heinz Strunk. Möchte er sagen, wie es der originale Ketchup-Werbespot tut: ,Seht her, nur 

dieser hier ist der Zauberberg, der wirklich zählt!‘? Das selbstironische Spiel mit Original und 

Nachahmung wird noch erweitert um das populärkulturelle Element der Fortsetzung einer 

Reihe – wiederum im Bereich des ästhetischen Beiwerks. Die Schrift auf dem Cover fällt 

besonders auf: Sie nimmt offensichtlich Anleihen an dem Filmplakat des Arnold-

Schwarzenegger-Films Terminator 2 (1991), indem dieselbe, ungewöhnliche Schriftart 

verwendet wird, welche durch Verzerrungen eine techno-futuristische Anmutung erhält und 

leicht wiedererkennbar ist. Strunk handelt eigentümlich, wenn er die Konsumästhetik von 

 
1 https://www.rowohlt.de/buch/heinz-strunk-zauberberg-2-9783498007119 

https://www.rowohlt.de/buch/heinz-strunk-zauberberg-2-9783498007119


Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

29 

 

modernen Werbeclips und von Produkten der Populärkultur wie 90er-Jahre-Actionfilmen 

selbstironisch zusammenbringt mit dem Inbegriff der bürgerlichen deutschsprachigen 

literarischen Hochkultur. Ketchup, Terminator und Thomas Mann – kann diese Kombination 

gelingen? 

Strunk reüssiert mit seinem humoristischen Schaffen seit Jahrzehnten sowohl als 

Unterhaltungsautor als auch in der sogenannten Hochkultur – so wurde er etwa 2016 mit dem 

Wilhelm Raabe-Literaturpreis geehrt – und ist überdies auch, aus seinen breiteren 

künstlerischen Anfängen rührend, im subkulturellen Independent-Bereich anerkannt. Doch mit 

seiner Annäherung an Thomas Mann scheint diese Melange sich auf eine neue Ebene bewegt, 

einen neuen Gipfel erreicht zu haben, den zu vermessen lohnenswert ist.  

Ich möchte die beiden Bücher von Strunk mit drei Schwerpunkten betrachten. Es soll 

herausgearbeitet werden, wie die Darstellung von Alter, Tod und körperlichen sowie seelischen 

Erkrankungen in den Werken gestaltet ist und welche Rolle sie einnimmt. Damit 

zusammenhängend, jedoch auch kulturtheoretisch weiter ausgreifend, werde ich überdies den 

Strunk’schen Humor analysieren. Zudem ist durchgängig auch das durch den ostentativen 

Bezug zu Thomas Mann ohnehin stets präsente Verhältnis von sogenannter Hochkultur zu 

Populärkultur zu beachten – wobei die Definitionen für diese Unterscheidung sowie ihre 

Funktionalisierung den Strunk-Büchern selbst entnommen werden kann. 

 

2. Ein Sommer in Niendorf  

Die Grundkonstellation des Romans basiert auf scharfen Abgrenzungen. Der Protagonist 

Georg Roth, promovierter Jurist und Wirtschaftsanwalt, pausiert drei Monate lang – so 

zumindest der anfängliche Plan – zwischen zwei hochbezahlten Stellungen in Hamburg und 

begibt sich gezielt an einen Ort, den er als seiner nicht würdig empfindet. Damit erhöht er sein 

ohnehin übersteigertes Selbstwertgefühl noch weiter, um stärkeren Antrieb für ein 

ambitioniertes schriftstellerisches Projekt zu erhalten. Er möchte nicht abgelenkt werden, 

keinerlei soziale Kontakte pflegen und nach drei Monaten als „der nächste Thomas Mann“ 

(Strunk 2022, 153) wieder in seine gewohnten Kreise zurückkehren. Bis dahin imaginiert er 

sich als der allen überlegene Gast in einer ihm fremden, kleinbürgerlichen Welt: Er sei „der 

Einzige an der Lübecker Bucht, der im Maßanzug urlaubt“ (13), meint Roth. Dementsprechend 

zeichnet er als personaler Erzähler den Urlaubsort Niendorf – in welchem er ein Apartment in 

einem Plattenbau direkt am Strand gemietet hat – als ein erbärmliches Nest. Die Wahrnehmung 

der Altersstruktur ist zentral. Er empfindet den Ort als ein Seniorenparadies. 



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

30 

 

Roth fühlt sich zunächst von den in Niendorf offenbar zahlreich vertretenen älteren 

Menschen provoziert: „Schrecklich, diese Rentner“ (82). Er behauptet, die Strandpromenade 

sei „in der Mehrheit“ bevölkert durch „ Alte, Uralte und Superalte“ (13), die, „wie alle alten 

Leute, in erster Linie ans Mittagessen denken“ was ihm „ein unterschwelliges Gefühl der 

Ausweglosigkeit“ (28) beschert. Diese Alten erinnern ihn, den 51-Jährigen, offenbar an seine 

eigene Vergänglichkeit und lassen ihn ahnen, dass sein Leben hauptsächlich aus ungeliebter 

Arbeit besteht – der er nun entfliehen möchte, indem er ein Stück Weltliteratur verfasst. 

Alte Menschen werden hier gezeichnet als Dämonen, die in bunter Funktionskleidung 

von Tchibo umherwandeln. Schwach, aber dennoch unaufhaltsam, drehen sie ihre Runden. 

Roth fühlt sich verfolgt. Dass diese alten Menschen trotz ihrer körperlichen Einschränkungen 

vergnügt sind und gute Laune an den Tag legen, nimmt er ihnen übel. Er nennt Niendorf „Lost 

Place Zombietown“ (102). Er wundert sich darüber, dass die älteren Menschen Fahrradhelme 

tragen, denn: „Was gibt es denn da noch groß zu schützen?“ (15). 

Roth blickt anscheinend hasserfüllt auf alte Menschen, ebenso auf alle, die er als krank, 

verwahrlost oder ungebildet wahrnimmt. Eine besondere Rolle nimmt hier von Anfang an die 

Figur des Breda ein. Dieser Mann ist als Hilfskraft ebenso für die Vermieter des von Roth 

bezogenen Apartments tätig wie für den örtlichen Betreiber eines Strandkorbverleihs und ein 

Spirituosengeschäft. Auch sonst scheint er überall präsent zu sein. Durch ihn erhält der Roman 

ein solches Moment des Rätselhaften und Ambivalenten, das eine Atmosphäre andeutet, die an 

Thomas Manns Tod in Venedig erinnert. Roth zeichnet Breda als verwahrlosten, verkommenen 

Trinker unbestimmbaren Alters, der in seiner nassforschen, unbekümmert-distanzlosen Art 

schwer erträglich ist. Roth fühlt sich von ihm verfolgt – und sucht in einer so komisch wie 

raffiniert ausgestalteten Ambivalenz doch immer wieder seine Nähe. So wird Roth in seiner 

Wahrnehmung von diesem dämonischen lokalen Trinker zu Alkohol, Völlerei und Müßiggang 

verführt. Denn mit dem Schreiben, dem behaupteten Zweck seines Aufenthalts, geht es nicht 

voran. Er gesteht sich trotz seiner Selbstherrlichkeit ein: Die wenigen Seiten seines Versuchs, 

anhand von Tonaufnahmen seines Vaters eine Familiengeschichte nach Art der Mann’schen 

Buddenbrooks zu verfassen, sind bestürzend uninspiriert und geradezu peinlich. Seine 

Trinkerei und andere Eskapaden sind daher zunehmend geprägt von Selbstverachtung und 

Verzweiflung. 

Die komische, aber harte Abgrenzung bezieht sich nicht nur auf die kleinbürgerliche 

Ferienszenerie mit ihren ,Kranken‘ und ,Alten‘, sondern ebenso auf die jüngere Generation, 

repräsentiert durch seine 20-jährige Tochter, Fiona. Vater und Tochter verachten sich 

gegenseitig. Roth sieht sie als typische, selbstbezogene Vertreterin ihrer Generation, die glaube, 



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

31 

 

„das Universum existiere einzig und allein zu dem Zweck, ihre Bedürfnisse und Wünsche zu 

erfüllen“ (99). Dass seine eigene Tochter, die ihn während seines Künstler-Urlaubs mit Geld-

Wünschen stört, eine Enttäuschung ist, schiebt Roth auf die Natur, auf eine ungünstige 

Zusammensetzung der Gene: „beim Genroulette die Null erwischt“. Fionas charakterliche 

Reifung beschreibt er in Altersstufen: „Unausstehlich mit zwei, unsympatisch mit vier, 

unerträglich mit acht, zum Kotzen mit sechzehn.“ Aus seiner Schimpftirade sticht eines ihrer 

Defizite hervor, nämlich dass sie völlig „humorbefreit“ (99) sei. Die Humorlosigkeit ist als 

Vorwurf zentral, weil Roth daran eine Erinnerung knüpft, die eben doch eine kurze 

harmonische Phase der Beziehung offenbart: Damals war sie „die Tochter, die er sich immer 

gewünscht, auf die er sehnsüchtig gewartet hatte: entspannt begeisterungsfähig, feinfühlig, 

aufgeschlossen und LUSTIG.“ (100) – in Großbuchstaben. Plötzlich gesteht er diese 

gescheiterte Beziehung als zentrale Niederlage seines Lebens ein. Es ist ihm nicht gelungen, in 

seiner Tochter die positiven Eigenschaften zu fördern, die zeitweise aufschienen – und im 

Humor verdichtet gewesen sind. Als sie ihren Humor verlor, beziehungsweise dessen 

Entwicklung abbrach, wurde sie wieder unerträglich. Was für ein Verständnis von Humor ist 

es, das hier wirksam ist? Diese Frage erfordert es, etwas weiter in die Humortheorie 

auszugreifen. 

 

3. Humor  

Der Autor und Musiker Sven Regener hat in seinen Überlegungen zum „Humor in der 

Literatur“ (2024), die aus seiner Kasseler Grimm-Professur hervorgegangenen sind, eine 

Gefühlskälte des Humors diagnostiziert: „Es gibt keinen freundlichen Humor“ (Regener 2024, 

20), heißt es zur emotional distanzierenden Funktion von Kunst und Humor: „Der Humor ist 

eine kalte Technik, herz- und mitleidlos.“ Doch liege gerade darin „seine befreiende Wirkung, 

auch dann, gerade dann, wenn jemand Witze über sich selbst macht, weil dann der 

Distanzgewinn zum eigenen Ich am größten ist“ (20). 

Eine solche Kälte weht schon lange durch die Humortheorie. In seiner berühmten 

Definition des Witzigen führt Immanuel Kant aus: „Das Lachen ist ein Affekt aus der 

plötzlichen Verwandlung einer gespannten Erwartung in nichts“ (Kant 1998, 437), wofür die 

Grundlage etwas „Widersinniges“ sei. Während das Komische im ersten, kognitiven Schritt 

„für den Verstand gewiß nicht erfreulich ist“, so könne dieser sich mithilfe des Somatischen 

doch noch daran erfreuen: denn der körperliche Akt des Lachens führe zu einer Erschütterung, 

die das „Gleichgewicht der Lebenskräfte im Körper“ wieder herstelle – was nun auch dem 

Verstand gefalle.  



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

32 

 

Diese mechanisch, schematisch und harmonisierend anmutende Überlegung ist 

kritisiert worden, etwa von Jean Paul in seiner 1804 erschienenen Vorschule der Ästhetik: 

Das Lächerliche wollte von jeher nicht in die Definitionen der Philosophen gehen […]. Auch 

die neue kantische, daß das Lächerliche von einer plötzlichen Auflösung einer Erwartung in ein 

Nichts entstehe, hat vieles wider sich. Erstlich nicht jedes Nichts tut es, nicht das unmoralische, 

nicht das vernünftige oder unsinnliche, nicht das pathetische des Schmerzes, des Genusses. 

Zweitens lacht man oft, wenn die Erwartung des Nichts sich in ein Etwas auflöset. (Jean Paul 

1963, 102) 

 

Jean Paul stellt das kantische Diktum auf den Kopf: Die Auflösung der Erwartung von 

,etwas‘ in ,nichts‘ könne ebenso gut die entgegengesetzte Richtung vom ,nichts‘ zu ,etwas‘ 

nehmen. Zudem möchte er den Inhalt dessen, worüber man lacht, nicht einfach hintanstellen. 

Doch bleibt Jean Paul, wie die meisten Humortheorien, grundsätzlich nahe an der kantischen 

Erkenntnis, der Humor lebe von Gegensatzpaaren, die sich gleichsam umpolen: sei es die 

Opposition von etwas und nichts, von groß und klein oder hoch und niedrig. Komisch ist „das 

umgekehrte Erhabene“, so Jean Paul (1963, 125), oder auch „das überraschend Kleine“, wie es 

später von Theodor Lipps (1914, 575) formuliert worden ist. Das Witzige, Komische – und 

damit auch der Humor – benötigt also funktional eine wie auch immer entstehende Fallhöhe. 

Zu unterscheiden ist aber, ob es sich um eine einzige, gleichsam eindimensionale Fallbewegung 

handelt, oder um eine dialektische Pendelbewegung. 

Für komische Erzählungen, besonders wenn sie in „einfachen Formen“ (Jolles 1958) 

auftreten, gilt zumeist „daß in der Form Witz, wo immer wir sie finden, etwas gelöst wird, daß 

der Witz irgendein Gebundenes entbindet“ (Jolles 1958, 248). Handelt es sich jedoch um 

rhetorische Satire2 oder um bösartiges, rein hämisches Verlachen, das schon in der Antike als 

Mittel sozialer Exklusion diskutiert wurde (vgl. Bremmer 1999; Critchley 2018), so ist jene 

befreiende Wirkung nicht in dieser Weise vorhanden. 

Jean Paul sieht die Satire als eine moralisierende und autoritäre Technik der Rhetorik, 

in der die komische Fallhöhe rein instrumentell besteht. Die Satire, die ein festgelegtes und 

meist belehrendes Kommunikationsziel erreichen möchte, sei eine „gefesselte Anspielung“ 

(Jean Paul 1963, 117) – die also gerade nichts, wie André Jolles es formuliert, ,entbindet‘, 

sondern selbst ,gebunden‘, sogar „gefesselt“ bleibt. Demgegenüber steht der „freie Scherz“ 

(116), der einem dialektischen Humorbegriff zustrebt. 

 
2 Vgl. zu Geschichte und Bestimmung der Satire Zymner 2017. 



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

33 

 

Denn diese Freiheit des Scherzes nimmt im funktionalen Sinne Abstand vom 

eindimensionalen Auslösen einer Fallhöhe, also vom rhetorischen Ausnutzen des witzigen 

Effekts für eine Aussage, die man auch ohne diesen witzigen Effekt tätigen könnte. Im 

inhaltlichen Sinne nimmt der freie Scherz Abstand vom Erniedrigen eines Gegenstandes, 

indem er sich selbst, die Sprecherinstanz, in die komische Konstellation mit einbezieht. Jean 

Paul führt diese Unterscheidung weiter aus am Beispiel des Ausnutzens einer Fallhöhe, bei der 

eine hohe, machtvolle, überlegene Entität zum Gegenstand des Komischen wird. Für ihn wird 

im Humor nicht bloß das Hohe erniedrigt, sondern im gleichen Zug auch das Niedere erhöht:  

Der Humor, als das umgekehrte Erhabene, vernichtet nicht das Einzelne […]. Es gibt für ihn 

keine einzelne Torheit, keine Toren, sondern nur Torheit und eine tolle Welt; er hebt – ungleich 

dem gemeinen Spaßmacher mit seinen Seitenhieben – keine einzelne Narrheit heraus, sondern 

er erniedrigt das Große, aber – ungleich der Parodie – um ihm das Kleine, und erhöhet das 

Kleine, aber ungleich der Ironie – um ihm das Große an die Seite zu setzen. (Jean Paul 1963, 

125) 

 

Der Humor „vernichtet“ weder das Große noch das Kleine, er zielt letztlich nicht auf 

einzelne Personen oder Erscheinungsformen, sondern nimmt sogar noch „fast lieber die 

einzelne Torheit in Schutz“ (125), gegen eine hierarchisch und autoritär geprägte Welt. Humor 

hat damit einen egalitären Impuls – dieser ist sein „Kernernste“,(118) der ihn kulturhistorisch 

gesehen mit Demokratie in Verbindung bringt.3 Eine solche Unterscheidung zwischen dem 

instrumentellen, eindimensionalen Ausnutzen einer komischen Fallhöhe und dem dialektischen 

Spiel mit dem Erniedrigen und Erhöhen findet sich auch in anderen Ansätzen, insbesondere 

dem Sigmund Freuds.  

Dabei folgt Freud zunächst einer primär rhetorisch geprägten Vorstellung vom Witz. 

Der Witz und seine Beziehung zum Unbewußten von 1905 behandelt die ,Technik‘ des Witzes. 

Diese geht auch bei Freud einher mit einer komischen Fallhöhe. Die Freude am Witz erklärt er 

gefühlsökonomisch: indem die rationale Ernsthaftigkeit überraschend verschwinde, stelle sich 

eine angenehme Befreiung von einem Gefühlsaufwand ein. Mit dieser Theorie der „Verlegung 

der Witzarbeit in das System des Unbewußten“ (Freud 2009, 189) erbringt Freud eine 

schlüssige Erklärung für das Witzige, die auch in der Erzählforschung übernommen wurde 

(vgl. Röhrich 1977). 

Doch scheint auch hier der sprachlich-rhetorische Aspekt gegenüber dem ästhetischen 

überbetont. Freud legt später selbst einschränkend dar, er sei eher beim technisch-funktionalen 

 
3 Der kulturhistorische Zusammenhang von Humor und Demokratie wird auch in der jüngeren Humorforschung 

betont; vgl. etwa Critchley 2018, 99.  



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

34 

 

Aspekt des Witzigen verblieben: Er habe, so Freud rückblickend, das Komische „eigentlich nur 

vom ökonomischen Gesichtspunkt behandelt“ (Freud 2009, 253). Diesen erweitert 1927 die 

Untersuchung Der Humor, die sich nicht mehr auf den Witz beschränkt, sondern den Humor 

als übergeordnetes Phänomen analysiert. 

Die verästelte Theorie über den Zusammenhang von Ich, Über-Ich und Es im 

humoristischen Geschehen führt zu der geistesgeschichtlich wichtigen Unterscheidung 

zwischen rhetorischen Witzformen und dem Humor: „Der Humor hat nicht nur etwas 

Befreiendes wie der Witz und die Komik, sondern auch etwas Großartiges und Erhebendes“ 

(254). Der Humor besitze daher „eine Würde, die z. B. dem Witze völlig abgeht, denn dieser 

dient entweder nur dem Lustgewinn, oder er stellt den Lustgewinn in den Dienst der 

Aggression“ (255). ,Großartig‘, ,würdevoll‘ und ,erhebend‘ – das sind erstaunliche 

Zuschreibungen in einer Humortheorie, die noch über das Egalitäre bei Jean Paul hinausgehen. 

Es ist Freud um „eine dynamische Aufklärung der humoristischen Einstellung“ (256) 

zu tun. Ein besonderes Merkmal dieser „humoristischen Einstellung“ sieht er darin, dass, 

anders als in Satire oder rhetorischem Witz, „die Person des Humoristen“ (256) mit einbezogen 

werde. Freud setzt seine psychoanalytische Ich-Theorie ein und gelangt beim Humor zur 

Beobachtung des Effekts einer  

Unverletzlichkeit des Ichs. Das Ich verweigert es, sich durch die Veranlassungen aus der 

Realität kränken, zum Leiden nötigen zu lassen, es beharrt dabei, daß ihm die Traumen der 

Außenwelt nicht nahegehen können, ja es zeigt, daß sie ihm nur Anlässe zu Lustgewinn sind. 

(Freud 2009, 254)  

 

Diese Haltung überträgt sich wiederum auch auf die Außenwelt. Der Humor „will 

sagen: Sieh’ her, das ist nun die Welt, die so gefährlich aussieht. Ein Kinderspiel, gerade gut, 

einen Scherz darüber zu machen!“ (258). Die internalisierten Autoritätsverhältnisse werden 

dynamisiert, während im gleichen Zug ebenfalls die in der Außenwelt vorherrschenden 

Machtverhältnisse veränderbar erscheinen. 

Indem das Ich sich selbst als unverletzlich wahrnimmt, bekommt es Mut, sich 

gegenüber der machtvollen Außenwelt weniger ohnmächtig und ausgeliefert zu fühlen. Eine 

solche „Unverletzlichkeit des Ichs“, wie Freud sie postuliert, setzt aber auch voraus, dass man 

eine Verletzlichkeit eingesteht und empfindet – sonst könnte man sie ja nicht im Humor 

überwinden. An dieser Stelle möchte ich zurückkehren zur Figur Georg Roth aus dem Sommer 

in Niendorf.  

Dessen Schimpftiraden gegen alte Menschen wirken zunächst durchaus wie bösartige 

Häme, wie erniedrigendes Verlachen im Gewand des Witzes – mit einem Begriff aus der 



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

35 

 

Altersforschung könnte man sogar von menschenverachtendem ,Ageismus‘ sprechen. Doch ist 

zu bedenken, dass Roth im Roman seine Äußerungen für sich behält. Sein tatsächliches 

Verhalten sowohl gegenüber den Alten als auch gegenüber den Kranken, insbesondere Breda, 

ist freundlich und hilfsbereit. Zudem schließt Roth sich selbst in die humoristische 

Konstellation mit ein und offenbart, dass es letztlich Selbstzweifel sind, die ihn emotional so 

aufbringen. Es handelt sich um eine Art Notwehr, die im Freud’schen Sinne seine eigene 

Verletzlichkeit abzuwehren versucht. Das wird ihm selbst bewusst und offengelegt, als in das 

benachbarte Ferienapartment ein älteres Ehepaar einzieht, durch welches er ein positives Bild 

vom Alter entwickelt: die Klippsteins, eine Lehrerin und ein Tischler im Ruhestand. Anfangs 

ist Roth wegen der neuen Nachbarn rasend vor Wut, auch, weil die beiden gerne laut 

Schlagermusik hören. Doch erweisen sie sich als liebenswürdig, gastfreundlich und derart 

angenehm, dass er nicht anders kann, als ein freundschaftliches Verhältnis aufzubauen und sich 

seiner eigenen Arroganz zu schämen:  

Die Klippsteins leben ihr normales, beifallsloses und bescheidenes Leben, da kann er nicht so 

tun, als wäre er der nächste Thomas Mann. Leute wie die Klippsteins mehren das Gute, halten 

den Laden am Laufen, sind die zentrierenden Kräfte, ohne deren zusammenhaltenden und 

regulierenden Einfluss die Gesellschaft auseinanderflöge. Und Leute wie ich? Tja, da wird’s 

schon schwieriger.“ (Strunk 2022, 153f.) 

 

Er gesteht also ein – wie auch an zahlreichen anderen Stellen des Romans –, dass er 

sich selbst für einen Scharlatan und Tunichtgut hält, womit er, wie im Freud’schen 

Humormodell, auf humoristisch-befreiende Art eine Distanz zum eigenen Ich erlangt. Dieses 

neue, positive Altersbild ist zwar ein Klischee, aber Roth selbst erscheint nun auch als ein 

solches, in der Rolle des bedürftigen Kindes, denn er stellt sich die Klippsteins tatsächlich als 

seine Eltern vor, die ihn adoptieren könnten.  

So ist Humor vielleicht nicht immer so ,kalt‘, wie Sven Regener meint, sondern kann 

sogar „eine Form der Gnade“, sein, die den „düster kreisenden Verwicklungen des Denkens“ 

(Steinweg/Witzel 2019, 265) zu entfliehen hilft, wie Frank Witzel es ausdrückt. Während 

andere komische Formen wie Ironie oder Zynismus das „narzisstische Ressentiment“ (257) zur 

Simulation von ungebrochener Stärke nutzen, zeichnet Humor sich demnach aus durch seinen 

Mangel an Aggression. Wesentlich sei dem Humor in diesem Zuge, so Marcus Steinweg im 

Dialog mit Witzel, „seine Ungeschütztheit“: In dieser öffne er sich  

dem Inkommensurablen, das er nicht kontrolliert. Deshalb ist er ein Synonym für Mut unter 

den Bedingungen faktischer Entmutigung. Vielleicht dachte Kafka daran, als er schrieb: ,Ich 

lachte und zitterte vor Mut.‘ Es gibt eine Reziprozität von Lachen und Zittern. (Steinweg/Witzel 

2019, 257) 



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

36 

 

 

Sieht man Humor als das Ungeschützte, Verletzliche, gerade nicht Aggressive und 

Narzisstische – dann scheint dieser Befund bei Roth nicht ganz zutreffend, da er ja zumindest 

gedanklich aggressiv und narzisstisch ist. Doch wenn seine ,Altenbeschimpfungen‘ auch 

aggressiv sind, so nimmt der Humor des Romans durch diese erst Anlauf, um sich dann durch 

eine Figurenentwicklung voll zu entfalten. Diese Entwicklung ist geprägt durch das Verblassen 

von Aggression und Narzissmus, durch die Öffnung der Figur hin zur eigenen Schwäche, die 

Roth nicht mehr auftrumpfend, sondern ,zitternd‘ lachen lässt. Freuds Theorie von der 

„Unverletzlichkeit des Ichs“ (Freud 2009, 254) benötigt auch den „Mut“, den Steinweg meint, 

als Ergebnis eines Prozesses im psychischen System: Jene Unverletzlichkeit entsteht erst 

nachgängig als Resultat einer intrapsychischen Gewichtsverlagerung, die nur mit vorheriger 

Akzeptanz der Verletzlichkeit zu haben ist.  

Der Mut kommt aus einem solchen Eingeständnis von Verletzlichkeit und Angst, was 

die Angst vor dem Älterwerden einschließt. Er schließt aber hier auch ein, dass Roth sein 

anderes Abgrenzungsbedürfnis selbstreflexiv auflöst, und zwar das nach einer klaren Trennung 

zwischen Hochkultur und Populärkultur – und erst dadurch wird der Roman auf einer solchen 

gewissermaßen würdevollen Art vollends humoristisch.  

Denn das aggressive Bedürfnis, sich von den ,einfachen Leuten‘ in Niendorf mit ihren 

Schlagern und ihrer Populärkultur abzugrenzen, lässt sich leicht interpretieren als Angst davor, 

sozial abzusteigen, also gewissermaßen hinabgezogen zu werden – was Roth aber dann eben 

doch zulässt. 

Dass Strunk ein Grenzgänger ist, der sowohl als Unterhaltungsautor als auch in der 

sogenannten Hochkultur und im subkulturellen Bereich als Künstler anerkannt wird, geht 

einher mit dem humoristischen Grundton des Buches und befördert etwas, was Christiane Voss 

als eine im Humor präsente ästhetisch-anthropologische Multiperspektivität beschreibt, die mit 

einer „dionysischen Umschaltfunktion“ operieren und auf diese Weise kritische Intervention 

leisten kann, „jedoch nie bloße Negation von Bestehendem“ (Voss 2021, 242). Auch Strunks 

Protagonist nimmt eine eigentümliche Zwischenstellung ein, von der aus er anfangs im 

dionysischen und alkoholischen Rausch durch das Seniorenparadies Niendorf rast. Doch 

wandelt sich sein Verhältnis zu dieser Umgebung von der entschiedenen Negation zu einer 

Affirmation. Er erkennt nicht nur die Freundlichkeit der alten Menschen an, sondern auch die 

verpönte Populärkultur und das ,einfache‘ Leben der ,gewöhnlichen‘ Leute, die keinen 

Maßanzug tragen wie er selbst.  



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

37 

 

Mit einer Frau von dort, die er vorher unter anderem für ihre Schlager-Affinität 

verachtet hatte, als neuer Partnerin, lässt er sich in Niendorf nieder und gibt seine lukrative 

Tätigkeit als Wirtschaftsjurist auf. Sein neuer Beruf: Inhaber eines Strandkorbverleihs. So ist 

es nicht der Tod, den Roth am Meer findet, nachdem er sich ähnlich seinem Mann’schen 

Vorbild Gustav von Aschenbach dem rätselhaften Sog einer ihm fremden Welt und 

ungekannten Emotionen hingegeben hat, sondern er findet Erfüllung in einem ,einfachen‘ 

Leben. Als Relais-Funktion dafür steht unter anderem die Auseinandersetzung der Figur Roth 

mit der Hochliteratur. Diese beginnt ja mit seinem kläglich scheiternden Versuch, die neuen 

Buddenbrooks zu verfassen. Das treibt ihn zuerst immer weiter in die Arme des primitiven, 

jedoch gütigen und unterhaltsamen Trinkers Breda. Doch Roth setzt sich auch auf andere Weise 

mit literarischen Werken und Literaturgeschichte auseinander. 

So findet er zufällig heraus, dass das kulturell so unbedeutend scheinende Niendorf 

Schauplatz eines wichtigen und bis heute diskutierten Zusammentreffens der 

Nachkriegsliteratur gewesen ist: der Tagung der Gruppe 47 im Jahr 1952. Roth recherchiert 

dazu und gibt seine Erkenntnisse an die Lesenden weiter. Es fasziniert ihn, dass zu jenem 

Anlass Autorinnen wie Ilse Aichinger und Ingeborg Bachmann ihre beginnende Etablierung im 

Literaturbetrieb festigen konnten – während Paul Celan hier seinen schwierigen Durchbruch in 

Deutschland erlebte. Die ambivalente Aufnahme von Celans Dichtung und Vortragsstil in 

Niendorf ist teils als antisemitisch geprägte Ablehnung gedeutet worden, besonders im 

Anschluss an Walter Jens seit den 1970er-Jahren, wobei Celan damals den 3. Platz des 

Wettbewerbs gewann. 

Roth entdeckt eine Hinweistafel, sucht die entsprechenden Orte auf und findet in der 

Handbibliothek seines Plattenbau-Apartments zwischen Büchern von Dan Brown und Donna 

Leon eine Ausgabe des Briefwechsels zwischen Celan und Ingeborg Bachmann. Mit diesem 

setzt er sich intensiv auseinander und er wird im Roman seitenlang zitiert. Roth schließt daraus 

allerdings bei allem Interesse, dass man als Schriftsteller kaum glücklich werden kann – und 

nimmt dies zum Anlass, seine eigenen Schreibversuche aufzugeben und sich der einfachen 

Existenz als Strandkorbverleiher hinzugeben, womit er seine Lebenskrise überwindet. 

 

4. Zauberberg 2 

Der Roman Zauberberg 2 aus dem Jahr 2024 markiert das 100-jährige Jubiläum des 

Erscheinens von Thomas Manns Zauberberg und scheint damit auf den ersten Blick eine fast 

parodistische Fortsetzungs-Logik zu initiieren. Strunk gelingt es jedoch, mit den Bezügen zum 

Vorbild geschickt umzugehen, ohne inhaltlich oder stilistisch abzustürzen. So schreibt er einen 



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

38 

 

wichtigen, schönen und eigenständigen Roman, der letztlich eine Auseinandersetzung mit 

seelischen Leiden und insbesondere Depressionen darstellt.  

Der wohlhabende Softwareingenieur Jonas Heidbrink aus Hamburg lässt sich aufgrund 

von Depressionen als Selbstzahler für 823 Euro pro Tag in einer abgelegenen Klinik behandeln. 

Sie liegt in der Uckermarck, die er als ostdeutsche Einöde, als „Polenrandgebiet“ (Strunk 2024, 

14) empfindet. Obwohl erst 36 Jahre alt, vermag er sich kaum vorzustellen, was er nach der 

erfolgreichen Entwicklung und Monetarisierung einer Softwareanwendung mit seinem Leben 

noch anfangen könnte. 

Strunk spielt mit den Erwartungen des Lesers, hier im Flachland Elemente des 

monumentalen Zauberbergs wiederzufinden. Tatsächlich gibt es Ähnlichkeiten: Mit dem 

Unterschied, dass der Protagonist sich von vornherein selbst als Patient in die Klinik begibt – 

und dass die Patienten hier nicht unter Tuberkulose leiden, sondern unter seelischen oder 

psychosomatischen Erkrankungen. Doch erkennt man das Zauberberg-Muster: Ärzte, die 

faszinierend, ehrfurchtgebietend, aber auch sonderbar wirken, meinen, zusätzlich zu seinen 

depressiven Verstimmungen Hinweise auf alle möglichen weiteren Krankheiten – darunter 

zwei verschiedene Formen von Krebs – entdeckt zu haben, was sich mit der Zeit als 

unbegründet erweist. Dennoch wird Heidbrinks Zeitplan, der einen gebuchten Monat umfasst, 

immer mehr in die Länge gezogen; zwar nicht bis hin zu den Mann’schen sieben Jahren, aber 

Heidbrink bleibt ein Jahr, wobei er aufgrund der Schließung der Klinik auch gezwungen ist, 

abzureisen. Die Vitalwerte werden ständig gemessen und alle paar Seiten abgedruckt. Auf 

weitere Parallelen zu Mann Zauberberg lauert man als Lesender dann geradezu und kann viele 

kleine Anspielungen finden. Eine Patientin kommt rauschend als „Nachzüglerin“ (77) zu spät 

zu einer Gruppensitzung – ist sie das Pendant zu Clawdia Chauchat, der rätselhaft 

faszinierenden Russin, die für Manns Hans Castorp eine so vielschichtig-unklare Bedeutung 

erlangt und die sich ebenfalls bemerkbar macht durch verspätete Ankunft und Türenschlagen? 

Sie tritt dann aber nicht weiter in Erscheinung.  

Zwei durchgängige Analogien gibt es jedoch: zum einen spielt sich das soziale Leben 

auch im ostdeutschen Sanatorium zum großen Teil im Speisesaal ab, zum anderen werden nicht 

nur die Ärzte, sondern auch eine Vielzahl wechselnder Patienten auf schonungslos präzise Art 

in ihren Eigenheiten und ihren biografischen Hintergründen geradezu seziert. Die Unterschiede 

sind dabei jedoch, dass Heidbrink am Sozialleben der Klinik wenig teilnimmt – auch wegen 

seiner depressiven Erkrankung – und dass die Hintergründe der Patienten weniger durch 

Klatsch und Tratsch weitergetragen werden, sondern dass diese sich in Gruppentherapien 

zumeist selbst erklären. Wobei Heidbrink als personaler Erzähler noch kräftige eigene 



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

39 

 

Einschätzungen ergänzt. Nach modernen Standards sollen die Patienten mit gemeinsamen 

Theater- Kunst- und Bewegungstherapien zu einer Öffnung und in einen Austausch gelangen. 

Der Protagonist hält nicht viel von den Heilungsbemühungen wie der „Musiktherapie, die 

bereits als unerfreuliche Erinnerung existiert, bevor sie überhaupt stattgefunden hat“ (148). 

Doch wie Strunk das Schicksal seiner Figuren – und schließlich auch das Ende der nicht mehr 

profitablen Klinik – aus aktuellen gesellschaftlichen neoliberalen Tendenzen ableitet, ist so 

lakonisch wie tiefgreifend. Hier zeigt sich der „Kernernste“ (Jean Paul 1963, 118) des Humors 

und die gesellschaftliche Aussagekraft des Buches.  

Auch die Hauptfigur ist aktualisiert. Heidbrink schwankt nicht zwischen 

großbürgerlichem Hedonismus und Tuberkulose, sondern er leidet an Depressionen. Der 

Humor ist, dazu passend, weniger auf kontrastive Abgrenzung ausgerichtet als im Sommer in 

Niendorf und weniger auf komische Effekte hin komponiert als bei Mann: Es gibt Momente, 

in denen die abwehrend-humoristische Grundhaltung von Heidbrink anrührend durchbrochen 

wird und einer Öffnung hin zur eigenen Verletzlichkeit weicht. Hier zeigt sich wieder die 

Fähigkeit des Humors, durch eine Distanzierung vom eigenen Ich Schwäche zuzulassen und 

dadurch letztlich Autonomie zu gewinnen. In manchen Momenten erlebt Heidbrink sogar die 

als so lächerlich wahrgenommenen Therapieformen und die Gemeinschaft mit den anderen als 

heilsam. 

Zu einem solchen Moment führt etwa die Initiative des Mitpatienten Uwe in der 

„Therapieeinheit ,Tanz und Bewegung‘“ (103). Dieser Uwe, kurz vorm Rentenalter, der unter 

Burnout und Depressionen leidet und sich oft ausgiebig über Mobbingerfahrungen am 

Arbeitsplatz beklagt, wird von Heidbrink üblicherweise wenig schmeichelhaft charakterisiert: 

Uwe! Groß, breit und dick, der Kleingarten-, Grill- und Campingtyp, der ursprünglich mal als 

lustiger Dicker gedacht war, bis irgendwann gehörig was schiefgelaufen ist. Uwe aktuell: ein 

keuchendes Walross, ein abgeranzter alter Gamsbock, ein Bär in der Manege, bevor man die 

Hunde hineinlässt. Der Körper in Bierteig, so brummt und schnauft er vor sich hin, verschlingt 

gierig sein Hotdog wie ein Otter, der einen etwas zu großen Krebs knackt. Mit Uwe ist nicht 

viel anzufangen. (130) 

 

Als in der Bewegungstherapie alle verlegen sind, weil sie sich zusammen kleine Spiel- 

und Theaterszenen zu emotionalen Begriffen ausdenken sollen und Heidbrink seine eigene 

vielfältige Unfähigkeit auf den Punkt bringt mit dem Sprichwort „Ich bin vielleicht ein Vogel“ 

(106) – da „hat ausgerechnet Big Uwe eine Idee zum Thema Respekt“ (106). Während diese 

Idee erprobt wird, „fühlt es sich dann gar nicht mal so schlecht an“ (106). Es entsteht ein kleines 

Theaterstück über Nähe, Vertrauen und Respekt: 



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

40 

 

Der dicke Uwe führt sie an, das Spiel beginnt. Und was in der Vorstellung peinigend und 

dämlich und blamabel war, entwickelt sich zu Heidbrinks erstem schönen Gruppenmoment 

[…]. So unbeholfen sie herumhampeln, irgendetwas verwandelt sich. Heidbrink ist derart 

gerührt, dass sich seine Kopfhaut zusammenzieht und ihm Tränen in die Augen steigen. Die 

Zeit verlangsamt sich. Der Raum verschwindet. (107f.) 

 

Heidbrink gewöhnt sich so sehr an das Leben in der Klinik, dass er bald über die 

Therapiemaßnahmen denkt: „vielleicht verbirgt sich hinter dem vermeintlich Unsinnigen ein 

höherer Sinn. Und vor allem natürlich ein heilsamer Effekt.“ (128) Selbst die Kulturabende der 

Klinik, an denen Patienten selbst verfasste Geschichten vortragen oder Musikstücke aufführen, 

weiß er bald zu schätzen: Als einer dieser Abende mit dem Vortrag eines bekannten deutschen 

Volkslieds beendet wird – „Guten Abend, gute Nacht“ – ist Heidbrink  

berührt von der Kraft dieser einfachen Weise. Tränen sammeln sich in seinen Augenhöhlen. 

Dieser Abend ist etwas Besonderes. An diesem Abend ist sein Leben gut. Sollte ein weiterer 

Kulturabend einberaumt werden, wird er etwas dazu beitragen. Den anderen vorlesen, 

vorsingen, irgendwas vormachen. Gedichte, Songs, Geschichten. Die Tränen werden in 

Strömen fließen, und für alles, für alles gibt es Applaus. (117f.) 

 

Auch hier, wie im Sommer in Niendorf, erwächst aus der humoristischen Distanzierung 

von dem eigenen Ich schließlich der Wunsch nach Zugehörigkeit – zu einer Gemeinschaft, die 

er zunächst auch wegen ihrer Hinwendung zur einfachen Populärkultur als untergeordnet 

wahrgenommen hat. Aber Heidbrink kann sich stets nur für kurze Augenblicke in die 

Gemeinschaft einfügen. 

So entwickelt sich das Buch zu einer vielschichtigen und einfühlsamen Darstellung 

einer möglichen Ausprägung von Depression. Wie schwierig es ist, solche Gefühle von Leere 

und Bedeutungslosigkeit einzufangen, gepaart mit Hinweisen auf auslösende Faktoren in der 

Lebensgeschichte, das merkt man dem Roman kaum an. Die Mittel, die er einsetzt, der Humor 

mit seinem ernsten Kern, die farbigen und ausufernden, aber nie bemüht wirkenden 

sprachlichen Bilder, die, ungehemmte Beobachtung verschiedener Charaktere durch die Augen 

des personalen Erzählers – das alles gepaart mit Motiven aus dem Mann-Kosmos, fügt sich zu 

einem eigenständigen Werk, das nie epigonal wirkt. Die Dehnung der Zeit, die Entstehung einer 

eigenen Welt innerhalb des Sanatoriums, die Beschreibung der anderen Patienten, das sind 

Anleihen an Manns Zauberberg: „Heidbrink ist auf einem anderen Stern, auf dem die Tage 

schneller vergehen. […] Gefangen in einem lauen Fötalstadium seltsamer Schlaffheit“ (Strunk 

2024, 132). Solche Anleihen sind amüsant und wiedererkennbar, aber doch auch anders 

ausgestaltet. Das Sanatorium wird, zu Heidbrinks Entsetzen, nach einem Jahr aus 



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

41 

 

wirtschaftlichen Gründen geschlossen. Die Patienten sind Figuren aus der Gegenwart, die 

zeitgenössisch typische Schicksale erlebt haben. Es gibt einige männliche, ältere Patienten, die 

väterlich-behütende Funktionen für Heidbrink einnehmen und in deren patriarchalem 

Sendungsbewusstsein sich Elemente der Mann’schen Figuren Settembrini, Naphta und 

Mynheer Peeperkorn zusammenfinden. Bedeutsam ist etwa Klaus, der vulgäre, verbitterte, 

aggressive, aber auch gutmütige und humorvolle alte Mann. Gemäß Darstellung in der 

Gruppentherapie wurde er von seinem Vater, einem ehemaligen SA-Mann, als Kind gequält 

und verprügelt; dann versuchte er ein Leben lang, sich selbst mit Alkohol zu therapieren, was 

kein gutes Ende nimmt. Aber auch andere Figuren, die weniger Bedeutung für Heidbrink 

haben, werden präzise gezeichnet, so dass sie trotz gewöhnlich scheinender Probleme – die 

alternde Frau, die von ihrem Mann für eine jüngere verlassen wurde, der junge Mann, der sich 

einfach im Leben nicht zurechtfindet – in ihrer Individualität beeindruckend hervorstechen.  

Heidbrink selbst legt stets einen Freud’schen Galgenhumor an den Tag, mokiert sich 

über sich selbst und über die lächerliche Kleinbürgerlichkeit einiger anderer, aber er findet auch 

in den stützenden Strukturen und väterlichen Figuren letztlich nicht genug Halt, zumal die 

Klinik bald als letztes Residuum nicht mehr zur Verfügung steht. Heidbrink fährt noch einmal 

an den Ort des Geschehens, besichtigt die verfallenden Gebäude und verschwindet in der 

Ostsee, suizidiert sich mit einer letzten rauschhaften Handlung, indem er ohne Rückkehr ins 

Stettiner Haff hinausschwimmt. 

 

,Kirgisenträume‘ 

In Thomas Manns Zauberberg ist Hans Castorp in gewisser Weise besessen von der nicht 

durchgängig anwesenden russischen Patientin Clawdia Chauchat, die mit ihrem 

Türenschlagen, ihrer verspäteten Ankunft im Speisesaal und dem Herumschnipsen von 

Brotkügelchen auffällt. Sie ist eine rätselhafte, opake Figur – und gerade das fasziniert den 

bodenständigen Castorp. Es wird nie völlig klar, wie groß ihre Bedeutung für ihn ist und was 

er in ihr sieht, welche Erinnerungen, Assoziationen und Sehnsüchte sich mit ihr verbinden. 

Doch ist ihre Anwesenheit, oder das Warten auf ihre Wiederkehr eines der Motive dafür, dass 

Castorp seinen Aufenthalt im Berghof immer wieder verlängert. Hofrat Behrens neckt ihn 

damit, und informiert ihn zugleich: „Der Hofrat hatte ihm Tag und Stunde von Clawdias 

Rückkehr auf seine Art angezeigt. ,Na, Castorp, alter Junge,‘ hatte er gesagt, ,treues Ausharren 

wird belohnt. Übermorgen abend schleicht das Kätzchen sich wieder herein, ich hab’s 

telegraphisch‘ (Mann 1939 II, 312). 



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

42 

 

Diese „schmaläugige Fremde“ (Mann 1939 I, 344), die zumeist „türschmetternd“ (343) 

in den Speisesaal eintritt, schlägt ihn in ihren Bann. Bald entzündet sich eine „Verliebtheit“ an 

ihrer „mittelgroßen, weich schleichenden, kirgisenäugigen Person“ (310). Auch an anderen 

Stellen im Zauberberg wird Clawdia Chauchat als „kirgisenäugig“ (239) bezeichnet – ein 

Adjektiv, das wohl als Wortschöpfung Thomas Manns gelten kann. Heinz Strunk, so scheint 

es, macht sich dieses eigentümliche Wort zu eigen, wenn er das vorletzte Kapitel des 

Zauberberg 2 „Kirgisenträume“ (vgl. Strunk 2024, 257–268) nennt. In diesem Kapitel befinden 

sich Traumszenen, und es ist zum großen Teil eine Collage, die aus wörtlich übernommenen 

Teilen aus Manns Zauberberg besteht. Dies wird im Fließtext selbst nicht mit 

Anführungszeichen markiert, aber eine Fußnote führt zum Nachweisteil, in welchem das ganze 

Kapitel erneut wiedergegeben ist, wobei die wörtlichen Übernahmen kursiv gesetzt und mit 

Quellennachweisen versehen sind. So lässt sich nachvollziehen, was Strunk hier tut: er legt 

sein Verfahren des Umgangs mit dem großen Vorbild offen. So wird die dezente Anlehnung 

seines Stils an den Mann’schen im direkten Vergleich sichtbar. Zudem: Wie bereits erwähnt, 

verschmelzen die Eigenschaften einiger Mann-Figuren zu neuen Figuren bei Strunk. Das zeigt 

sich hier ganz deutlich, wenn etwa Textstellen, die bei Mann hunderte Seiten 

auseinanderliegen, hier in einem Satz vereint werden. Auch eine im Original auf Chauchat 

bezogene Textstelle taucht hier auf, die sich nun auf eine Pflegerin bezieht, die nur kurz in der 

Klinik anwesend war (vgl. 262; 284).  

Die plötzlich präsente, geradezu körperliche, ungefilterte – wenngleich neu 

komponierte – wörtliche Übernahme erheblicher Textteile aus dem Zauberberg stellt eine 

direkte Berührung dar, die eigentlich kaum recht zum Rest des Romans passt. Das Kapitel 

entspricht damit als Allegorie der einzigen physisch-erotischen Begegnung zwischen Castorp 

und Chauchat, die sich im Zuge einer Karnevalsfeier vollzieht, als gewissermaßen aus dem 

üblichen Verlauf herausfallendes Ereignis. Spinnt man diese Allegorie fort, könnte man sagen, 

Manns Zauberberg hätte für den Zauberberg 2 eine ähnlich inspirierende, fesselnde, aber doch 

bis auf dieses eine Ausnahmekapitel vage und opak bleibende und schwer zu klärende 

Bedeutung wie Chauchat für Castorp. 

Diese kunstvolle Allegorie ermöglicht es Strunk, noch einmal eine direkte Nähe 

herzustellen, ohne sich am Versuch zu verheben, den Zauberberg aus heutiger Perspektive neu 

zu schreiben oder eine Fortsetzung zu verfassen. Zumindest ist dieses Kapitel ein interessanter 

Kunstgriff, der das Verhältnis zum Vorbild plötzlich noch einmal in Frage stellt und für neue 

Deutungen öffnet. 

 



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година V (2025), брой 5 

43 

 

4. Fazit 

Die Anleihen, die Heinz Strunk an Thomas Manns Tod in Venedig und dem Zauberberg Nimmt, 

stellen keine einschränkende Nachahmungen dar, sondern fruchtbare Erweiterungen. Diese 

Bezugnahmen eröffnen einen Assoziationsraum, der es ermöglicht, Reflexionen über das 

Altern, den Tod und Krankheit auf eine ganz eigene humoristische Weise auszugestalten – und 

dabei die Grenzen zwischen populärer Unterhaltungsliteratur und künstlerisch bedeutsamer 

Literatur bewusst provokativ in Frage zu stellen. Das gelingt überaus gekonnt. In ihrer 

Einfachheit ähneln Strunks Figuren Skulpturen, die von überflüssigem Material befreit wurden. 

Doch diese Einfachheit täuscht, denn in ihrer humoristischen Verschlungenheit sind sie, wie 

ich zu zeigen versucht habe, komplexe Wesen, die weitaus mehr in sich vereinigen als feixende 

Komik und lustige Begegnungen. Während Manns Tod in Venedig das Thema Krankheit eher 

düster und todesverfallen darstellt und Der Zauberberg einen humoristisch-heiteren Ton 

anschlägt, ist es bei den Strunk-Romanen umgekehrt: Sein Zauberberg 2 hat weniger vom 

derben und scharf konturierten Humor des Sommer in Niendorf und zeigt eher einen subtiler-

resignativen Humor, der dennoch als Grundton das Buch zu tragen vermag. 

Man muss dem Bezug von Strunks Büchern zu den Werken Thomas Manns nicht allzu 

viel Bedeutung zumessen – neben der grundsätzlichen und wohl stets offen bleibenden 

Abwägung zwischen unterhaltsamer, einfacher konstruierter Populärkultur und Hochkultur ist 

dieser Bezug auch ein Angebot zu einer Neubelebung der kanonischen Werke. Wie eine 

Erinnerung daran, dass Werke wie jene immer wieder neu entdeckt werden können und für 

zahllose individuelle Aneignungen bereitliegen. Es ist gleichsam eine Aufforderung, solche 

Bücher nicht wie musealisierte Relikte ehrfürchtig-distanziert zu betrachten, sondern sie mit 

Offenheit zur intellektuellen und sinnlichen Erfahrung aufzunehmen und den Bezug zum 

eigenen Leben zu erkunden. Und das kann durchaus unterhaltsam sein, auch in den 

verschiedensten Dimensionen des Humors. 

 

 

LITERATURVERZEICHNIS / REFERENCES 

 

Bremmer, Jan. 1999. „Witze, Spaßmacher und Witzbücher in der antiken griechischen 

Kultur“. In: Jan Bremmer und Herman Roodenburg (Hg.): Kulturgeschichte des Humors. Von 

der Antike bis heute. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S. 18–31. 

Critchley, Simon. 2018. Über Humor. Wien. Turia + Kant. 



Journal for German and Scandinavian Studies  Year V (2025), Volume 5 

44 

 

Freud, Sigmund. 2009. Der Witz und seine Beziehung zum Unbewußten / Der Humor. 

Einleitung von Peter Gay. Frankfurt a.M.: Fischer Taschenbuch Verlag. 

Jean Paul. 1963. „Vorschule der Ästhetik / Levana oder Erziehlehre / Politische 

Schriften“. In: Norbert Miller (Hg.): Jean Paul, Werke, Bd. 5. München: Hanser Verlag. 

Jolles, Andé. 1958. Einfache Formen. Tübingen: Max Niemeyer Verlag. 

Kant, Immanuel. 1998. „Kritik der Urteilskraft und Schriften zur Naturphilosophie“. 

In: Wilhelm Weischedel (Hg.): Immanuel Kant, Werke in sechs Bänden, Bd. 5. Darmstadt: 

Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 

Lipps, Theodor. 1914. Grundlegung der Ästhetik. Hamburg/Leipzig: Voss. 

Mann, Thomas. 1939. Der Zauberberg. 2 Bde. Stockholm: Bermann-Fischer Verlag. 

Regener, Sven. 2024. Zwischen Depression und Witzelsucht: Humor in der Literatur. 

Berlin: Galiani Verlag. 

Röhrich, Lutz. 1977. Der Witz. Figuren, Formen, Funktionen. Stuttgart: J. B. Metzler. 

Steinweg, Marcus; Witzel, Frank. 2019. Humor und Gnade. Berlin: Matthes & Seitz.  

Strunk, Heinz. 2022. Ein Sommer in Niendorf. Hamburg: Rowohlt Verlag. 

Strunk, Heinz. 2024. Zauberberg 2. Hamburg: Rowohlt Verlag. 

Voss, Christiane. 2021. „Der dionysische Schalter. Zur generischen Anthropomedialität 

des Humors“. In: Lorenz Engell und Christiane Voss (Hg.): Die Relevanz der Irrelevanz. 

Aufsätze zur Medienphilosophie. Paderborn: Fink, S. 229 – 244. 

Zymner, Rüdiger. 2017. „Satire“. In: Uwe Wirth (Hg.): Komik. Ein interdisziplinäres 

Handbuch. Stuttgart: J. B. Metzler, S. 21 – 25. 

 

 

 Priv.-Doz. Malte Voelk, PhD 

ORCID iD: 0009-0005-2028-2310 

Department of Social Anthropology and Cultural Studies 

Faculty of Arts and Social Sciences 

University of Zurich 

56, Affolternstr.  

8050 Zurich, SWITZERLAND 

E-mail: malte.voelk@uzh.ch  

 

 

mailto:malte.voelk@uzh.ch

	DIE KUNST DER UNTERHALTUNG. HEINZ STRUNKS THOMAS-
MANN-ROMANE ALS HUMORISTISCHE REFLEXION VON ALTER 
UND KRANKHEIT 
Malte Völk

