
149Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

DIE PROVINZ DER ERINNERUNG.  
DER „HISTORIKERSTREIT 2.0“ IN DEUTSCHLAND 

UND DIE DEBATTE ÜBER DIE „RETTUNG“ DER 
BULGARISCHEN JUDEN

Daniela Decheva
Sofioter Universität „St. Kliment Ochridski“ (Bulgarien)

THE PROVINCE OF THE MEMORY.  
THE “HISTORIANS DEBATE 2.0” IN GERMANY 

AND THE DEBATE ABOUT THE “SAVING” OF THE 
BULGARIAN JEWS

Daniela Decheva
Sofia University  “St. Kliment Ohridski” (Bulgaria)

DOI: https://doi.org/10.60055/GerSk.2025.izv.2.149-162

Abstract: Der Beitrag umreißt den sog. Historikerstreit 2.0 in Deutschland und 
die Debatte um die Rettung bzw. Deportation der bulgarischen Juden anhand des Be-
griffs „Provinz“ und seiner Ableitungen, um Umschichtungen in beiden verfestigten 
Erinnerungsmodellen aufzuzeigen. Bei allen kontextspezifischen Unterschieden wohnt 
sowohl der deutschen, als auch der bulgarischen Holocaust-Kontroverse eine enorme 
politische Brisanz inne. Beide Debatten widerspiegeln historische Faktizität und Kom-
plexität und tragen zugleich universalisierenden erinnerungspolitischen Bemühungen 
Rechnung. Damit sind sie für das Spannungsverhältnis zwischen Globalisierung und 
Partikularität der kollektiven Erinnerung exemplarisch.

 Schlüsselwörter: Holocaust-Debatte, Historikerstreit 2.0, bulgarische Juden, Pro-
vinzialität, Erinnerungskultur

Abstract: The paper analyzes the “historians’ debate 2.0” in Germany and the de-
bate about the rescue or deportation of the Bulgarian Jews using the term “province” 



150 Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

and its derivatives in order to show distortions in both consolidated models of collec-
tive memory. Despite all the context-specific differences, both the German and the Bul-
garian Holocaust controversy are extremely politically explosive. Both debates reflect 
historical factuality and complexity and at the same time take into account universaliz-
ing efforts in the politics of remembrance. They are therefore exemplary of the tension 
between globalization and the particularity of collective memory.

 Keywords: Holocaust debate, Historians’ Debate 2.0, Bulgarian Jews, provincial-
ity, memory culture

Einleitung 
Diesem Text muss vorausgeschickt werden, dass er nur fünf Tage nach dem 

Hisbollah-Angriff auf Israel am 7. Oktober 2023 vorgetragen wurde. Die Aus-
wirkungen des jetzigen Kriegs in Gaza auf die weltweite Holocaust-Debatte 
müssen hier aber ausgeklammert bleiben, um den Rahmen des Beitrags nicht zu 
sprengen. 

Anstoß für vorliegende Überlegungen gab die ungefähr zeitgleiche Aufwir-
belung der Holocaust-Debatte 2020-2023 in Deutschland und in Bulgarien. Die 
Anlässe waren jeweils anders sowie die historischen Kontexte beider Länder, 
im Grunde ging es aber in beiden Kontroversen darum, wie eine Erinnerungs-
gemeinschaft mit ihrem verfestigten Erinnerungsmodell umgeht, wenn es heftig 
herausgefordert wird. Nachfolgend versuche ich anhand des Begriffs „Provinz“ 
und seiner Ableitungen die aktuellen Verschiebungen in den beiden erinnerungs-
politischen Kontexten zu interpretieren. Im sog. Historikerstreit 2.01 in Deutsch-
land fielen nämlich auffallend oft die Wörter „Provinzialität“ bzw. „(Ent)Provin-
zialisierung“. Damit wurde der deutschen Holocaustforschung und -erinnerung 
Selbstreferenzialität und Abschottung gegenüber dem globalen postkolonialen 
Diskurs vorgeworfen. Ausgehend von der deutschen Kontroverse versuche ich 
die aktuelle bulgarische Holocaust-Debatte im Hinblick auf eine tatsächliche 
oder vermeintliche Provinzialität zu analysieren, obwohl in ihr dieser Begriff gar 
nicht explizit verwendet wurde. Der Vergleich der beiden Auseinandersetzungen 
erlaubt dann eine Schlussfolgerung, ob „Provinzialisierung“ als Kritik an eine 
erinnerungskulturelle Gemeinschaft überhaupt taugt.

1  Der „erste“ Historikerstreit fing 1986 mit einer Mediendebatte zwischen Ernst Nolte und 
Jürgen Habermas an und engagierte monatelang Dutzende von Experten sowie die breite deut-
sche Öffentlichkeit. Letztendlich setzten sich die linksliberalen Kreise um Habermas durch; ihre 
These von der Singulariät des Holocaust erlangte eine bis vor Kurzem unumstrittene Dominanz 
sowohl in der Forschung, als auch in der öffentlichen Erinnerungskultur Deutschlands. Sofern in 
den letzten Jahren immer wieder, aus verschiedenen Anlässen und verschiedenen Seiten, an die-
sem Postulat gerüttelt wird, wurde die aktuelle Kontroverse um den Zusammenhang von Shoa 
und Kolonialismus bzw. Imperialismus in den Medien als Historikerstreit 2.0. betitelt. Mehr zu 
diesem Zusammenhang in Neiman 2022. 



151Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

Zum Begriff
Wenn „Provinz“ nicht neutral, als geografische, historiografische oder ad-

ministrative Beschreibungskategorie gebraucht wird, sondern als das Andere der 
Metropole bzw. des Urbanen, ist sie eine Metapher für Rückständigkeit, Einge-
schränktheit, ja Selbsteinschränkung, misslungene Nachahmung, oder aber für 
kleinstädtisches bzw. dörfliches Idyll, Geborgenheit, slow living. Bewusst klam-
mere ich vorerst den Begriff „Kolonie“ als das Andere von Metropole aus. Als 
Annäherung an den Begriff „Provinzialität“ sei hier sein Gebrauch bei Adorno 
zusammengefasst: 

Provinzialität bezeichnet […] eine tendenziell in ruralen Räumen stärker als in 
urbanen verbreitete Geisteshaltung, die aufgrund der Vergesellschaftung auf dem 
Land und/oder der ideologischen Erinnerung an ebendiese apodiktisch das Eigene 
gegen das Fremde setzt. Mit dieser Begriffsbestimmung werden ländliche Räume 
nicht mit Unreflektiertheit und Autoritarismus gleichgesetzt, es wird aber begrün-
det, aufgrund welcher Vergesellschaftungsformen letztere Defizite auf dem Land 
eher anzutreffen sind als in der Stadt. Auch wird keine klare Trennung von rural 
und urban unterstellt. Gerade weil die provinzielle Geisteshaltung sozialen Ver-
hältnissen entstammt, wird argumentiert, dass sie grundsätzlich überall auftreten 
kann und sich Provinzialität in Stadt und Land gleichermaßen findet – in letzterem 
aber häufiger. (Belina 2021, 107)

Provinz kann man auch anderweitig charakterisieren, wenn man sie als 
Spielart der Peripherie auffasst: nämlich durch Entfernung, Anderssein und Ab-
hängigkeit gegenüber dem Zentrum (nach einer Definition von Stein und Urwin, 
zit. nach Gortat 2023). Diese Charakterisierung impliziert, dass die beiden Pole 
sich nur durcheinander definieren lassen, aufeinander angewiesen sind und in un-
missverständlichem Hierarchie- und Machtverhältnis stehen. Dabei verfügt die 
Provinz über robuste Abwehrmechanismen, sich bestimmten Einflüssen aus der 
Metropole wenigstens teilweise zu verschließen oder ihnen Widerstand zu leis-
ten. Den normativen Ansprüchen der Metropole widersetzt sie dann ihre Partiku-
larität, Authentizität und Verwurzelung. Ein anderes Spannungsverhältnis muss 
man dabei immer mitdenken: Im selben Maße wie die Metropole/das Urbane be-
wundert und begehrt, aber auch gefürchtet wird, kann die Provinz als Refugium 
bzw. Heimat, aber auch als Verbannung, als Gefangenschaft empfunden werden. 

Selbstredend vermag dieses binäre Oppositionsmodell die Komplexität der 
globalisierten Verhältnisse nur bedingt zu verdeutlichen. Wenn Provinz das Lo-
kale bzw. das Partikulare benennt, dann grenzt sie sich im globalen Zeitalter eben 
nicht gegenüber einem konkreten, relativ klar umrissenen „Mutterland“ ab, son-
dern gegenüber einem weitumspannten Netz von Zentren, deren Wechselbezie-
hungen kaum zu überschauen sind. In einem solchen Modell agiert die westliche 



152 Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

Welt als eine ins Extreme erweiterte Metropole, die nach wie vor universalisti-
sche normative Ansprüche in globalem Maßstab erhebt. In diesem Sinne ist der 
Gegensatz global/lokal bzw. universal/partikular Gegenstand unzähliger Unter-
suchungen, die ihn aufzuheben versuchen (etwa die von Ulrich Beck, Arjun Ap-
padurai, Kwame Anthony Appiah, Amartya Sen, Seyla Benhabib und viele ande-
re). Sie sprechen von „globaler/weltbürgerlicher Identität“, „kosmopolitischem 
Patriotismus“, „verwurzeltem Kosmopolitismus“ (Appiah 1998; 2006) oder von 
„Gemeinschaft der Interdependenz“ (Benhabib) (vgl. Antweiler 2011, 79). 

Speziell in erinnerungspolitischem Sinne plädieren Levy und Sznaider für 
eine „kosmopolitische Erinnerung“, die aus dem „Wechselverhältnis von glo-
balen und lokalen Erinnerungen“ entstehen soll (Levy und Sznaider 2001, 149), 
wobei es sich nicht um eine „weltweite Homogenisierung, sondern um Hybri-
disierung aus globalen und nationalen Elementen“ handele (Levy und Sznaider 
2001, 20). Auch in seinem aktuellsten Buch, das als Reaktion auf die Span-
nung zwischen Postkolonialen Studien und den Holocaust-Studien entstand, 
besteht Sznaider auf eine ethische Universalität der Erinnerung. Er beruft sich 
dabei unter anderem auf Paul Gilroys Konzept von „strategischem Universa-
lismus“ und „radikalem Humanismus“ in Bezug auf die Möglichkeit jüdische 
und schwarze Unterdrückung zu umfassen: „Gilroy sieht die Verwundbarkeit 
des Körpers als Schlüssel“ (Sznaider 2022). Bei allen guten Vorsätzen dieser 
theoretischen Entwürfe stellt sich aber immer wieder die Frage nach ihrer prak-
tischen, also politischen Umsetzung. Es scheint eine häufige Anfälligkeit von 
erinnerungspolitischen Texten zu sein, dass sie das Wissenschaftliche und das 
Poltische kaum sauber auseinanderhalten können. (vgl. dazu Siebeck 2013). 
Exemplarisch dafür sei hier folgende Anmerkung zu Levys und Sznaiders Buch 
Erinnerung im globalen Zeitalter. Der Holocaust (Levy und Sznaider 2001) 
zitiert: 

Der Begriff der „kosmopolitischen Erinnerung“ changiert […] zwischen Beschrei-
bungskategorie und Postulat; in vielen Passagen des Buchs wird der Leser im un-
klaren gelassen, ob es sich um eine Analyse von Entwicklungstrends handelt oder 
um den normativen Entwurf einer zukünftigen Erinnerungskultur. (Kirsch 2002)

Diese prospektive und in hohem Maße politische Absicht ist der Holo-
caust- und der Genozid- / Rassismus- / Kolonialismusforschung gemeinsam. 
Mit Provincializing Europe (dt. Europa als Provinz, 2010, Campus) leitete Di-
pesh Chakrabarty eines des einflußreichsten postkolonialen Konzepte ein. Seine 
grundlegende Kritik gilt der europäischen Selbstreferenzialität, die den Kolonia-
lismus in seinen verschiedensten Ausprägungen begründet und stabilisiert: „The 
European colonizer of the nineteenth century both preached this Enlightenment 
humanism at the colonized and at the same time denied it in practice“ (Chakra-
barty 2000, 3-4). Den Historizismus und die Aufklärung als fixer Punkt des eu-



153Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

ropäischen eurozentrischen Selbstverständnisses, und speziell der europäischen 
„politischen Moderne“, betrachtet er als Ansätze der europäischen politischen 
und Geistesgeschichte, die sich als Interpretationsrahmen im nichtwestlichen 
Rest der Welt nicht anwenden lassen:

The Europe I seek to provincialize or decenter is an imaginary figure that re-
mains deeply embedded in cliched and shorthand forms in some everyday ha-
bits of thought (Chakrabarty 2000, 6) […] European thought is at once both 
indispensable and inadequate in helping us to think through the experiences of 
political modernity in non-Western nations, and provincializing Europe becomes 
the task of exploring how this thought ‒ which is now everybody’s heritage and 
which affect us all ‒ may be renewed from and for the margins. (Chakrabarty 
2000, 16)

Die Provinzialisierung der westlichen Perspektive wäre hier also als ein zu 
erreichendes Aufschließen für die historische und die geistige Erfahrung der 
nichtwestlichen Welt. Obwohl auch vom postkolonialen Diskurs ausgehend, ist 
„Provinzialisierung‟ im aktuellen Historikerstreit in Deutschland jedoch anders 
gemeint.

 
Provinzialität der deutschen Holocaust-Forschung?
Das unauflösbare Ineinandergreifen von Forschung, Ethik und Politik wurde 

im Mai 2020 im Zuge der Mbembe-Kontroverse2 durch eine Welle von Inter-
ventionen aus dem akademischen und publizistischen Milieu spektakulär de-
monstriert: die Initiative GG 5.3, die Jerusalem  Declaration on Antisemitism, der 
Artikel von Rothberg und Zimmerer Entabuisiert den Vergleich (Rothberg und 
Zimmerer 2021), die Veröffentlichung der deutschen Übersetzung von Michael 
Rothbergs Multidirektionale Erinnerung. Holocaustgedenken im Zeitalter der 
Dekolonisierung (Rothberg 2021), wohlgemerkt zwölf Jahre nach der Original-
publikation, Dirk Moses Text Der Deutsche Katechismus (Moses 2021) bis hin 
zu den Turbulenzen um dokumenta 15 im September 2022. Von postkolonia-
len Kreisen wurde dabei das gewohnte deutsche Insistieren auf der Singularität 
des Holocaust und die Übersensibilität in puncto antisemitische Andeutungen 

2  Der angesehene Philosoph und Theoretiker des Postkolonialismus aus Kamerun 
Achille Mbembe hätte im August 2020 an der Eröffnung des Kunstfestivals Ruhrtriennale mit 
einer Rede teilnehmen sollen, wurde aber mit Vorwürfen des Antisemitismus, der Relati-
vierung des Holocaust und der Nähe zur antiisraelischen Organisation BDS ausgeladen. 
Dutzende deutsche Intellektuelle und Politiker:innen äußerten Unterstützung für Mbembe. Er 
selbst bezeichnete die Vorwürfe als absurd, forderte eine offizielle Entschuldigung im Namen 
des deutschen Staates und erklärte, dass er sich weigere, mit Personen oder Institutionen zusam-
menzuarbeiten, die die Menschenrechte verletzten. Mehr zur Kontroverse und seinem aktuel-
len Kontext in Eckert 2020, Sznaider 2022.



154 Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

immer wieder als „provinziell“ kritisiert und dem deutschen Forschungs- und 
Erinnerungsdiskurs Resistenz gegenüber der transnationalen Genozidforschung 
vorgeworfen. 

In ihrem manifestartigen Text Enttabuisiert den Vergleich! etwa sprechen 
Rothberg und Zimmerer unter Anderem vom „Liebäugeln mit dem Provinziel-
len“, vom „provinziellen Schluss“ und der „provinziellen Pose“ der Behauptung, 
dass sich deutsche Verantwortung nicht globalisieren lasse. Diese „selbst ver-
ordnete Provinzialität“ offenbare „ein Paradox im Zentrum der viel gepriesenen 
deutschen Erinnerungskultur“, nämlich ein Festhalten am Ethnischen und Iden-
titären. Zugleich bedeute die Ablehnung einer globalen Perspektive eine Weige-
rung, Verantwortung für die Verbrechen des Kolonialismus zu übernehmen, so 
die beiden Forscher. Ihre vehemente Kritik treiben sie dann noch weiter, indem 
sie „den grassierenden intellektuellen Provinzialismus“ auch mit Fetischismus 
vergleichen. Dieses Verschließen für die koloniale Geschichte Europas und auch 
Deutschlands deuten sie im Sinne Chakrabartys als „unkritische Rettung einer 
europäischen Moderne“ (Rothberg und Zimmerer 2021). Nicht zuletzt werde da-
bei die Perspektive der deutschen Bürger:innen mit Migrationshintergrund aus-
geblendet, und der weiße Suprematismus nach innen und nach außen stabilisiert. 
Ihm setzten sie das Konzept der multidirektionalen Erinnerung entgegen, das ‒ 
im US-Diskurs der Opferkonkurrenz entstanden ‒ als Leitfaden einer Entprovin-
zialisierung des deutschen Erinnerungskontextes dienen könne. Am Schluss ihrer 
Polemik steht die Forderung: 

Anstatt uns auf die Entweder-oder-Logik der Provinzialisten von Geschichte und 
Erinnerung zurückzuziehen, brauchen wir ein Sowohl-als-auch, basierend auf glo-
baler Geschichte, multidirektionaler Erinnerung und rassismuskritischem Aktivis-
mus. Am Ende steht nicht weniger deutsche Verantwortung, sondern mehr, nicht 
weniger, sondern mehr Kampf gegen Antisemitismus und Rassismus. Sollte das 
nicht das Ziel jeder Auseinandersetzung mit dem Holocaust und den Verbrechen 
des Nationalsozialismus sein? (Rothberg und Zimmerer 2021)

In seiner Erwiderung an die beiden Autoren zählte Thomas Schmid, dass sie 
in ihrem Text „gleich neun Mal“ das Wort „provinziell“ verwenden. Rhetorisch 
eindrücklich argumentiert er, dass in der Tat der Historikerstreit der 1980er Jah-
re provinziell gewesen sei, denn „es galt als Ungeheuerlichkeit, Holocaust und 
Gulag in einem Atemzug zu nennen. Ein Fehler war das, weil für die Auseinan-
dersetzung mit Geschichte der Vergleich nun einmal unersetzlich ist“. (Schmid 
2021) In der aktuellen Debatte sei das aber absolut nicht der Fall. 

Ein paar Wochen später trieb Der Katechismus der Deutschen von Dirk 
Moses (Moses 2021) die Debatte auf einen weiteren Höhepunkt. Gleich am 
Anfang äußerte er seine Verwunderung, dass die mittlerweile zwanzigjährige 
Debatte, die die Holocaust- Geschichtsschreibung deprovinzialisiert und diffe-



155Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

renziert habe, in Deutschland immer hysterischer geführt werde. In seiner Argu-
mentierung widerspiegelt die Provinzialisierung des deutschen Diskurses einen 
latenten Rassismus gegenüber migrantischen und speziell gegenüber muslimi-
schen Gemeinschaften (Moses 2021).

Die Kennzeichnung als provinziell benennt also eine Reihe moralpolitischer 
Vergehen der deutschen Holocaustforschung und -erinnerungskultur. Und wenn 
sie unter früherern Umständen nachvollziehbar wären, scheint das Festhalten am 
jahrzehntelangen Konsens nicht mehr zeitgemäß, so die Kritiker.

Exemplarisch für die Haltung der zahlreichen Forscher:innen, die sich dieser 
Vorwürfe erwehren, sei die von Sibylle Steinbacher angeführt. Sie gibt zwar zu, 
dass die in Deutschland relativ junge Genozidforschung und die Holocaustfor-
schung tatsächlich mehr oder weniger parallel verlaufen, sich so zu sagen aus 
dem Weg gehen, und erst enger aufeinander bezogen werden sollten, ohne dass 
dabei methodische Differenzierungen ausgeblendet und dem Holocaust „seine 
strukturellen, wenn man so will, einzigartigen, besser: präzedenzlosen Besonder-
heiten“ abgesprochen werden. 

Die Holocaustforschung jedenfalls muss nicht fürchten, dass sie, weil sie zur rech-
ten Zeit methodische Skepsis artikuliert, „provinziell“ sei. Die gesamteuropäische 
Perspektive auf die nationalsozialistische Mordpraxis, die auch das Thema Kolla-
boration umfasst, hat die Holocaustforschung längst entwickelt. Und ohne ihre seit 
langem genuin internationale Ausrichtung und ihr entsprechendes Selbstverständ-
nis ließe sie sich auch nicht betreiben. (Steinbacher 2022) 

Die Kernfrage im Historikerstreit 2.0 ist also wieder, wie in dem der 1980er 
Jahre, die Singularität bzw. die Beispiellosigkeit des Holocaust (vgl. Klävers 
2019, 2022a; 2022b). Im seitdem stark veränderten globalen (wissenschafts)
politischen Kontext bleibt sie jedoch offen. Denn ihre extreme außenpolitische 
Resonanz geht unvergleichbar weiter als die Sorgen, ob die deutsche Erinne-
rungskultur und -forschung „provinzislisiert“ oder bloß ihrer akademischen und 
moralpolitischen Verantwortung verpflichtet ist. 

Verlässt man das hochpolitisierte Feld der aktuellen Kontroverse, wird man 
die Suche nach einer spezifisch deutschen „Provinzialität“ im weiten kultur- 
und geistesgeschichtlichen Kontext zurückverfolgen können. In seiner kapita-
len Untersuchung Was ist deutsch? (2017) durchsucht Dieter Borchmeyer den 
deutschen Kulturkanon nach Erklärungen und Theoretisierungen dieses Selbst-
verständnisses. „Die fruchtbare Parodoxie, die contradictio in adjecto eines kos-
mopolitischen Provinzialismus“ der Weimarer Klassik findet sich etwa auch bei 
Thomas Mann in Deutschland und die Deutschen, wo er in der Kombination 
aus Kosmopolitismus und Provinzalismus eines der prägenden Merkmale des 
Deutschen sieht; Marx und Engels verstehen „die kosmopolitische Aufgebläht-



156 Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

heit der deutschen Bürger“ nur als die Kehrseite ihrer provinziellen Borniert-
heit, und Richard Wagner gibt vor dem französischen Publikum zu: das wahr-
haft Eigentümliche des Deutschen sei in gewissem Sinne „immer provinzial“ 
(Borchmeyer 2017). 

Provinzialität der bulgarischen Holocaust-Debatte?
Auch bulgarische Historiker streiten über den Holocaust in seinem lokalen 

historischen Kontext. Anders als in Deutschland dreht sich die Debatte nicht 
um den Zusammenhang zwischen Antisemitismus und Kolonialismus bzw. Im-
perialismus, sondern um den zwischen der Judenvernichtung bzw. -rettung im 
damaligen Bulgarien, Faschismus und Kommunismus. Dieser grundsätzliche 
Unterschied gegenüber der deutschen bzw. internationalen Kontroverse be-
deutet an sich keine „provinzielle“ Selbstreferenzialität, sondern schlicht eine 
selbstverständliche Ausrichtung der lokalen Forschung und Erinnerungskultur 
auf die historischen Umstände. Weder die postkoloniale Problematik noch die 
These von der Singularität des Holocaust haben in Bulgarien eine signifikante 
Bedeutung. Der zentrale Punkt hier ist die Tatsache, dass die 48.000 Jüdinnen 
und Juden aus dem Kerngebiet Bulgariens überlebten, aber andere 11.343 aus 
Nordgriechenland, Wardar-Mazedonien und Pirot, die damals unter bulgari-
scher Verwaltung standen, nach Treblinka deportiert wurden. Jahrzehntelang ‒ 
während des Sozialismus und zum Teil bis heute noch ‒ unterstützte Bulgarien 
innen- und außenpolitisch die These, es sei das einzige Land weltweit, das 
seine jüdischen Mitbürger:innen gerettet habe, und zwar als Verbündeter von 
Nazi-Deutschland ‒ sich also gegen den Holocaust aufgelehnt habe. Gerade 
hier kann man mit der Frage ansetzen, ob diese lokale Erinnerungsperspekti-
ve gegenüber dem universalisierten und global institutionalisierten Holocaust-
Gedenken nicht peinlich „provinziell“ ist. Das behaupten jedenfalls Baer und 
Sznaider in Bezug auf die polnische Jedwabne-Kontroverse: das Festhalten an 
der eigenen Entlastung sei eine Weigerung, sich von der Provinzialität zu ver-
abschieden, die der nationale historiografische Diskurs unterhalte. Die „Jed-
wabneleugner“

… are disconnecting themselves from Europe. […] The Polish president at that 
time understood that the globalization of this norm, which involves the cosmopo-
litanization of Holocaust remembrance, has become an integral part of European 
politics. In this universalized form, it serves Europeans – including the Poles – to 
redefine themselves (Baer und Sznaider 2017, 126). 

Während im deutschen Fall die mangelnde Kontextualisierung des Holo-
caust in der globalen Genozid- und Kolonialismusforschung als Selbstprovin-
zialisierung kritisiert wird, äußert sie sich hier in der Absage des nationalen 



157Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

Rechtfertigungsnarrativs an die globale/kosmopolitische/europäische „Norm“. 
„Die gesamteuropäische Perspektive auf die nationalsozialistische Mordpraxis, 
die auch das Thema Kollaboration umfasst“, um es noch einmal mit Steinbacher 
(Steinbacher 2022). zu formulieren, lässt keine Selbstheroisierung zu. Die lokale 
historische Erfahrung in ihrer Partikularität und Komplexität unterliegt eben nor-
mativen Interpretationsregeln, die den demokratischen Wertekanon widerspie-
geln, d.h. die Opferperspektive nicht umgehen können. 

Im März 2023 jährten sich die Ereignisse um die Rettung bzw. Nichtrettung 
der bulgarischen Juden zum 80. Mal, was der öffentlichen Debatte eine außer-
gewöhnliche Intensität und Medienpräsenz verlieh. Während es andernorts vor-
rangig um die Opposition Opfer-Täter geht, ist der Dreh- und Angelpunkt der 
bulgarischen Kontroverse eher die Relation Täter und/oder Retter. Zusammen-
fassend geht es um folgende zentrale Fragen: 

• Kann man überhaupt von Rettung der 48.000 Juden aus dem Kerngebiet 
Bulgariens bei gleichzeitiger Deportation nach Treblinka der 11.343 aus 
den besetzen Gebieten sprechen?

• Wenn ja, ging es da überhaupt um Rettung oder nur um Hinauszögerung 
der Deportation? Sind die am Leben gebliebenen bulgarischen Juden also 
„gerettet“, „überlebt“ oder „nichtdeportiert“?

• Liegt die Verantwortung für die Deportation der Juden aus den besetzen 
Gebieten bei den bulgarischen Regierenden und speziell bei dem Zaren 
Boris III.?

• Gab es in der damaligen bulgarischen Gesellschaft erwähnungswürdigen 
Antisemitismus oder war sie ‒ wie lange behauptet ‒ aus ihrer histori-
schen Entwicklung heraus tolerant?

• Und daher: war die Rettung, wenn wir beim üblichen Begriff bleiben, 
nur das bewunderungswürdige Resultat vom Einsatz konkreter Perso-
nen – Abgeordneten, Geschäftsleute, Juristen, Bischöfe der Bulgarischen 
Orthodoxen Kirche, oder spielte da auch eine flächendeckende „Graswur-
zelinitiative“ mit?

• Im Besonderen zur Rolle von Zar Boris III.: hat er aus Überzeugung ge-
handelt oder nur sich den Umständen gefügt? Dazu gehört ganz konkret 
die Frage, ob man seine Regierungszeit überhaupt als faschistisch be-
zeichnen darf, wie die kommunistische Geschichtsschreibung in Bulga-
rien behauptete (diese These unterstützen einige Historiker:innen auch 
heute noch).

• Wie soll das Mittun der Jüdischen Gemeinde selbst eingeschätzt werden? 
usw.

Diese und noch viele andere Fragen der aktuellen Debatte können ihre Kom-
plexität natürlich nicht erfassen, sondern nur umreißen. Die eindrücklichen Fak-



158 Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

ten der Rettung bzw. der Nichtdeportation, die durch Hannah Arendt (Eichmann 
in Jerusalem) und Frederick Chary (The Bulgarian Jews and the Final Solution 
1940-1944)3 besondere Wirkung erlangten, werden immer wieder zitiert. Zahl-
reiche bulgarische und ausländische Forscher:innen, besonders nach der Wen-
de 1989, haben in minutiöser Archivarbeit die Tatsachen zusammengeführt, die 
komplexen historischen Umstände rekonstruiert, die Interpretationswandlungen 
und politischen bzw. weltanschaulichen Positionierungen nachgezeichnet (vgl. 
Chary 1972; Troebst 2011; Данова/Аврамов 2013; Везенков 2013; Рагару 2022 
und viele andere). Seitdem wird am hergebrachten selbstheroisierenden Narrativ 
heftig gerüttelt, wobei das akademische und das öffentlich-politische Milieu sich 
gegenseitig anfeuern. 

Dabei kann dieser Diskurs vom postkommunistischen nicht separat betrach-
tet werden. Das Narrativ von der einzigartigen Rettung der bulgarischen Juden 
wurde gleich nach der kommunistischen Machtübernahme am 9. September 1944 
durchgesetzt und besonders ab den 1960er Jahren international und intern etab-
liert (Troebst 2011; Везенков 2013; Рагару 2022). Außenpolitisch hat es nach 
dem Krieg für mildere Behandlung Bulgariens als Verbündeter des Dritten Reichs 
dienen sollen. Zugleich konnte die neu eingesetzte kommunistische Macht eine 
merkwürdige Balance zwischen dem ausgeprägten sowjetischen Antizionismus 
nach 1948 und den Sonderbeziehungen Bulgariens zu Israel halten4. Am Ret-
tungsnarrativ schieden sich die Geister auch innerhalb der jüdischen Gemeinde: 
die Positionen der im Land gebliebenen5 regimetreuen Juden kommunistischer 
Gesinnung (Chaim Oliver, Albert Koen, Angel Wagenstein und viele andere) und 
der Zionisten gingen stark auseinander und wandelten sich dazu noch im Lau-
fe der Jahrzehnte (Рагару 2022, 108-131). Die Beschlüsse des berüchtigten 7. 

3  Diese grundlegende Arbeit aus dem Jahr 1972 wurde erst 2023, fünfzig Jahre nach ihrer 
Erscheinung, auf Bulgarisch publiziert.

4  Die diplomatischen Beziehungen zwischen Bulgarien und Israel, die 1948 aufgenommen 
wurden, mussten nach dem Sechs-Tage-Krieg auf Anweisung von Moskau abgebrochen wer-
den, inoffiziell blieben aber die guten Kontakte bestehen. Dafür war auch die Tatsache förder-
lich, dass viele der Führungsmitglieder der Israelischen Kommunistischen Partei aus Bulgarien 
stammten (Troebst 2011, 111).

5  Nach dem Zweiten Weltkrieg ist die kommunistische Macht in Bulgarien nicht besonders 
unterstützend, was die Restitution von jüdischem Besitz betrifft, verhindert aber auch nicht, 
dass amerikanisch-jüdische Organisationen aktiv werden. Die allgemeine Verstaatlichung von 
Privateigentum sowie die Einschränkung von religiösen und Minderheitenrechte gehören zu 
den Gründen, warum im Zeitraum Oktober 1948‒Mai 1949 mehr als 30.000 Juden nach Israel 
auswandern. Die ein paar Tausend, die Anfang der 1950er Jahre noch in Bulgarien leben, sind 
überwiegend regimetreu und spielen beim Konstruieren des Rettungsnarrativs mit.



159Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

Spruchkörpers des sog. Volksgerichts6 sind ein weiterer Aspekt, in dem sich die 
Themen Antisemitismus und Kommunismus in Bulgarien kreuzen. 

Die Bereinigung von ideologischer Kontaminierung und die Neuinterpre-
tierung der Fakten nach 1989 wurde von mehreren Umständen erschwert. Zum 
einen ist der Kommunismus-Diskurs in Bulgarien maßgeblich von der Tatsache 
geprägt, dass die „postkommunistischen Eliten, […] zu einem großen Teil mit 
den spätkommunistischen identisch waren“ (Troebst 2011, 100). Das heißt, ver-
festigte ideologische Gegensätze wirken kaum vermindert nach ‒ im akademi-
schen, medialen und politischen Feld. Zum anderen spielt die außenpolitische 
und speziell die nachbarschaftliche Dimension eine entscheidende Rolle: die 
angespannten Beziehungen zu Republik Nordmazedonien im Zuge ihrer Vorbe-
reitung auf den EU-Beitritt haben vor allem geschichts- und identitätspolitische 
Gründe. Bei öffentlichen Feierlichkeiten bezeugen bulgarische Amtsträger:innen 
und Politiker:innen in den letzten anderthalb Jahrzehnten zwar immer wieder 
Respekt und Trauer für die Deportierten aus den damals besetzten Gebieten (im 
heutigen Nordmazedonien), übernehmen aber nach wie vor keine Verantwortung 
im Namen des Staates. Die Organisation der Jüd:innen in Bulgarien Shalom ver-
tritt die Stellungnahme, dass dies zu gelegener Zeit unbedingt geschehen soll, 
ohne dass dadurch der Dank und der Respekt für die Rettung der Nichtdeportier-
ten relativiert wird. 

Wenn man also von Provinzialisierung der bulgarischen Holocust-Debatte 
gegenüber einer globalen „Holocaust-Erinnerungsmetropole“ sprechen kann, 
dann in mehrfacher Weise. Zum einen, weil die Kontroverse um die Kollabora-
tion der bulgarischen Regierenden und der Gesellschaft mit Nazi-Deutschland 
immer noch unentschieden bleibt und zwar mit guten historiographischen Grün-
den. Zum anderen, weil hier, wie in den meisten postsozialistischen Ländern, 
die kommunistische Diktatur eine zentrale Rolle in der Erinnerungskultur spielt, 
gesamteuropäisch jedoch immer noch einen mehr oder weniger „provinziellen“ 
Rang hat. Die Holocausterinnerung im postkommunistischen Europa kann man 
aber nur innerhalb der (Post)Kommunismus-Diskurses handhaben. Nur unter 
diesen Umständen kann die bulgarische Holocaust-Debatte den Konflikt zwi-
schen dem überlieferten Narrativ und den aktuellen erinnerungspolitischen An-

6  Zuständig für Personen, die des Antisemitismus und des Faschismus bezichtigt wurden 
(71 Personen). Ausführlich bei (Тодоров / Поппетров 2013). In seinem Buch Courage und 
Strafe schildert Wili Lilkov die Schicksale von zahlreichen Personen (vor allem aus dem Bil-
dungsbürgertum), die jüdische Familien unterstützten und retteten, dann aber vom Volksgericht 
und von der Staatssicherheit zum Tode verurteilt oder diskriminiert wurden. Insofern lässt sich 
seine Untersuchung als eine Art „Mikrogeschichte des Guten“ lesen (Лилков 2021, vgl. auch 
Бенбасат 26.01.2019). 



160 Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

forderungen austragen ‒ wenn sie nicht als „provinziell“ und „nichteuropäisch“ 
gelten will. 

Fazit
Die zwei Universalisierungsansprüche, die in der deutschen Debatte mitei-

nander kämpfen (Singularität versus Einbettung in die globale/europäische Ge-
waltgeschichte), haben im bulgarischem Kontext keine historische Verwurzelung. 
Dafür aber die lokale Geschichte von Judenrettung, wenn auch höchst umstritten. 
Bei allen kontextspezifischen Differenzen bestätigen die aktuellen Holocaust-
Kontroversen in Deutschland und in Bulgarien ein weiteres Mal, dass kollektive 
Erinnerungsmodelle mit zentraler identitätsstiftender Bedeutung extrem ideo-
logieträchtig und politisch instumentalisierbar sind ‒ letztendlich wird weniger 
um die Fakten selbst, als um deren Einordnung in ein Intertretationsschema ge-
stritten. Kann die kollektive Erinnerung ihre spezifische historische Kontextuali-
sierung behalten, die ja das eigentlich Erinnerte bedingt, ohne das Etikett einer 
wie auch immer verstandenen Provinzialität zu bekommen? Ja, wenn sie dieses 
Spezifische mit dem normativen Rahmen abstimmt. Gerade da verlaufen aber die 
feinen roten Linien, über die die Historiker immer streiten werden.

LITERATURVERZEICHNIS/ REFERENCES
Antweiler, Christoph. 2011. Mensch und Weltkultur. Bielefeld: transcript.
Avramov, Rumen / Nadya Danova. 2013. Deportiraneto na evreite ot Vardarska Makedo-

nia, Belomorska Trakiya i Pirot, mart 1943 g. Dokumenti ot balgarskite arhivi. Obedi-
neni izdateli. [Аврамов, Румен; Надя Данова. 2013. Депортирането на евреите от 
Вардарска Македония, Беломорска Тракия и Пирот, март 1943 г. Документи от 
българските архиви. Обединени издатели.] https://www.marginalia.bg/wpcontent/
uploads/2014/07/T.1_palen.pdf

Baer, Alejandro / Natan Sznaider. 2017. Memory and forgetting in the post-Holocaust era: 
the ethics of never again. Routledge.

Belina, Bernd. 2021. „Provinzialität“ bei Adorno. “ Geographische Zeitschrift.
Benbasat, Albert. 2019. „Pisatelite i antisemitizmat.“ [Бенбасат, Алберт. 2019. „Писателите 

и антисемитизмът.“ https://kultura.bg/web/%D0%BF%D0%B8%D1%81%D0%B0%
D1%82%D0%B5%D0%BB%D0%B8%D1%82%D0%B5-%D0%B8-%D0%B0%D0
%BD%D1%82%D0%B8%D1%81%D0%B5%D0%BC%D0%B8%D1%82%D0%B8
%D0%B7%D0%BC%D1%8A%D1%82/.]

Borchmeyer, Dieter. 2017. Was ist deutsch? Die Suche einer Nation nach sich selbst. 
Rowohlt .

Chakrabarty, Dipesh. 2000. Provincializing Europe: postcolonial thought and historical 
difference. Princeton University Press.

Chary, Frederic. 1972. The Bulgarian Jews and the Final Solution 1940-1944. Uniersity of 
Pittsburgh Press.

Eckert, Andreas. 2020. „Postkoloniale Zeitgeschichte?“ Zeithistorische Forschungen/Stu-



161Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

dies in Contemporary History: 530-543. https://doi.org/10.14765/zzf.dok-2108.
Gortat, Jacub. 2023. „Austrian national identity in the centre-periphery model.“ Identities: 

388-407. 10.1080/1070289X.2023.2247899.
Kirsch, Jan-Holger. 2002. „Rezension zu: Levy, Daniel; Sznaider, Natan: Erinnerung im 

globalen Zeitalter. Der Holocaust. Frankfurt am Main 2001.“ H-Soz-Kult. <www.hsoz-
kult.de/publicationreview/id/reb-3019>. 

Klävers, Steffen. 2019. Decolonizing Auschwitz? Komparativ-postkoloniale Ansätze in der 
Holocaustforschung. De Gruyter.

Klävers, Steffen. 2022a. „Die Vergangenheit, die vergehen soll. “ jungle.world, September 
22. https://jungle.world/artikel/2022/38/die-vergangenheit-die-vergehen-soll.

Klävers, Steffen. 2022b. „Vergleichen, gleichsetzen, verkennen – zur kolonialen Umdeu-
tung des Holocaust im Historikerstreit 2.0.“ diezukunft.at, Februar 3. https://diezukunft.
at/vergleichen-gleichsetzen-verkennen-zur-kolonialen-umdeutung-des-holocaust-im-
historikerstreit-2-0-von-steffen-klaevers/.

Levy, Daniel / Natan Sznaider. 2001. Erinnerung im globalen Zeitalter. Der Holocaust. 
Suhrkamp.

Moses, Dirk. 2021. „The German Catechism.“ Geschichte der Gegenwart, Mai 23. https://
geschichtedergegenwart.ch/the-german-catechism/. 

Neiman, Susan. 2022. „Wie die beiden Historikerstreite zusammenhängen“. In Historiker 
streiten. Gewalt und Holocaust – die Debatte, Susan Neiman / Michael Wildt (Hrsg.). 
Propyläen.

Ragaru, Nadège. 2022. „I balgarskite evrei byaha spaseni…“. Istoriya na znaniyata za 
Holocosta v Balgaria. Kritika i humanisam. [Рагару, Надеж. 2022. „И българските 
евреи бяха спасени…“. История на знанията за Холокоста в България. Критика 
и хуманизъм.]

Rothberg, Michael. 2021. Multidirektionale Erinnerung. Metropol.
Rothberg, Michael / Jürgen Zimmerer. 2021. „Enttabuisiert den Vergleich!“ Zeit, April 4. 

https://www.zeit.de/2021/14/erinnerungskultur-gedenken-pluralisieren-holocaust-ver-
gleich-globalisierung-geschichte.

Schmid, Thomas. 2021. Der Holocaust war kein Kolonialverbrechen. Zeit, April 11. https://
www.zeit.de/2021/15/erinnerungskultur-holocaust-kolonialismus-menschheitsverbre-
chen-vergleichbarkeit-michael-rothberg-juergen-zimmerer.

Siebeck, Cornelia. 2013. „’In ihrer kulturellen Überlieferung wird eine Gesellschaft sicht-
bar’? – Eine kritische Auseinandersetzung mit dem Assmannschen Gedächtnisparadig-
ma.“ In Formen und Funktionen sozialen Erinnerns, René Lehmann /Florian Öchsner / 
Gerd Sebald (Hrsg.). Springer VS.

Steinbacher, Sybille. 2022. „Über Holocaustvergleiche und Kontinuitäten kolonialer Ge-
walt.“ In Ein Verbrechen ohne Namen, Saul Friedländer / Norbert Frei / Sybille Stein-
bacher/ Dan Diner / Jürgen Habermas (Hrsg.). C. H. Beck.

Sznaider, Natan. 2022. Fluchtpunkte der Erinnerung. Hanser.
Todorov, Varban / Poppetrov, Nikolay. 2013. VII sastav na Narodnia sad. Edno zabraveno 

dokumentalno svidetelstvo za antisemitizma v Bulgaria prez 1941-1944 g. Iztok-Za-
pad. [Тодоров, Върбан; Николай Поппетров. 2013. VІІ състав на Народния съд. 
Едно забравено документално свидетелство за антисемитизма в България през 
1941–1944 г. Изток-Запад.]



162 Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

Troebst, Stefan. 2011. „Rettung, Überleben oder Vernichtung? Geschichtspolitische Kont-
roversen über Bulgarien und den Holocaust.“ Südosteuropa 59, Heft 1, 97-127. 

Vezenkov, Aleksandar. 2013. „Spasyavaneto na balgarskite evrei – unikalno li e naistina?“ 
[Везенков, Александър. 2013. „Спасяването на българските евреи – уникално ли е 
наистина? Култура - Брой 34 (3005), 18 октомври 2013. https://newspaper.kultura.
bg/bg/article/view/21414.]

 Assoc. Prof. Daniela Decheva, PhD 
ORCID ID: 0000-0002-2396-6209 
Department of European Studies 
Faculty of Philosophy 
Sofia University St. Kliment Ohridski
 125, Tsarigradsko Shose Blvd. 1113 Sofia, BULGARIA 
E-mail: dndecheva@phls.uni-sofia.bg 


	DIE PROVINZ DER ERINNERUNG. 
DER „HISTORIKERSTREIT 2.0“ IN DEUTSCHLAND 
UND DIE DEBATTE ÜBER DIE „RETTUNG“ DER 
BULGARISCHEN JUDEN
Daniela Decheva
Sofioter Universität „St. Kliment Ochridski“ (Bulgarien)

