Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2 233

HABEN DIE MUSEN IM KRIEG ZU SCHWEIGEN?
BROCHS UND BUBERS WEGE ZUR HUMANITAT

Krasimira Hristova

Universitét fiir National- und Weltwirtschaft (Bulgarien)

SHOULD THE MUSES BE SILENT IN TIMES OF WAR?
THE PATHS OF BROCH AND BUBER TO HUMANITY

Krasimira Hristova

University of National and World Economy (Bulgaria)
DOI: https://doi.org/10.60055/GerSk.2025.izv.2.233-241

Abstract: Im Artikel wird auf Parallelen von Hermann Brochs Roman ,,Die Schlaf-
wandler” und Martin Bubers Schrift ,,Ich und Du“ hingewiesen, die einen Einblick
in die Griinde fiir die gebrochene Einheit von Mensch und Gesellschaft gewidhren.
Der Zerfall der Werte, der Krieg, der Tod in Brochs Roman ,,Der Schlafwandler* sind
Manifestationen eines tiefgreifenden transformativen Begegnungsereignisses, das die
logische Gemeinschaft des Menschen mit Gott wiederherzustellen hat. Dem ,,schlaflo-
sen‘ Kiinstler kommt die Aufgabe zu, im Asthetischen nach Wegen zur Aufhebung des
Todes zu suchen, die den respektvollen Dialog mit einem ganzheitlichen menschlichen
Wesen ermdglichen.

Schliisselwérter: Wertezerfall, Krieg, Kiinstler, Gott, Einheit

Abstract: The article examines parallels between the Hermann Broch’s novel “The
Sleepwalkers” and the Martin Buber‘s work “I and Thou”, which present symptoms
and reasons for the degraded unity of an individual, a person and a society. The collapse
of values, war, death in Broch’s novel “The Sleepwalkers” are manifestations of a pro-
found transformative encounter that must restore man’s logical communion with God.
The vigilant author has to seek ways to overcome death that would make possible the
existence of a respectful dialogue with one whole human essence.

Keywords: collapse of values, war, creator, God, unity



234 Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

In den Jahren nach dem Ersten Weltkrieg scheint die Frage nach der Bezie-
hung Mensch - Gott - Welt fiir beide Zeitgenossen — Hermann Broch und Martin
Buber ein wieder bewusst einzuschlagender Weg zu sein.

Der Erste Weltkrieg ist nach Broch der Hohepunkt einer zunehmenden geis-
tigen Krise, die durch die jahrhundertelange katastrophale wirtschaftliche und
technische Entwicklung der europdischen Gesellschaft bedingt war. Der Auf-
16sung des im Mittelalter gepridgten einheitlichen ,,europdische[n] Weltbild[s]*
(Broch 1981: 120) setzt Broch ein neu zu errichtendes ,,Gebdude der Werte*
(Broch 1981: 124) entgegen, das sich nach der ,,Absolutheit der grof3en religio-
sen Weltsysteme[n]“ (Broch 1981: 130) und nach dem ,,Wertorganon, wie es fiir
das Abendland im christlich-platonischen Weltbild des Mittelalters errichtet war
(Broch 1981: 130) richten sollte.

In seinen theoretischen Schriften zur Literatur weist Broch in aller Deutlich-
keit auf die Kunst als Akt der Wertsetzung im Raum der logischen Gemeinschaft
des Menschen mit Gott im Zustand der ,,der briickenlose[n] Einsamkeit des ein-
sam sterbenden Menschen® (Broch 1981: 126) hin. Im Essay ,,Neue religiose
Dichtung?*, das im Jahre 1933 erscheint, traut Broch der Kunst die ,,Mission*
(Broch 1981: 57) zu, ,,dem Glauben vorauszueilen* (Broch 1981: 57). Er sieht
in den Meisterwerken von Goethe das deutliche Streben nach Einheit von Geist
und Erde, die MaBstdbe ,,des groBlen religiosen Gebdudes, das Goethe in sei-
ner Seele errichtet hat™ (Broch 1981: 55). Die Kunst der ,,Nach-Goethesche[n]
Zeit“ habe die religios-ethischen Bediirfnisse mit ,,dem handwerklichen Aufbau®
(Broch 1981: 56) des Asthetischen ersetzt. Broch glaubt an der Notwendigkeit
der Wiederherstellung der ,,sittliche[n] und humane[n] Aufgabe des Dichteri-
schen“ (Broch 1981: 57), die Welt ,,vom lyrischen und mystischen Urgrund*
(Broch 1981: 57) zu gestalten, was eine Wiederbelebung des Totalitdtsanspruchs
der Dichtung wire, obwohl die Goethesche Dichtung der Totalitét unerreichbar
bleibt.

Die Erkenntnisse aus der Periode vor und nach dem Ersten Weltkrieg pra-
gen auch den geistigen Weg von Martin Buber. Sie ,,veranschaulichten Buber,
dafl der Mensch die durch ihn selbst entstandene Welt nicht mehr zu bewilti-
gen vermag (Rosenbliith 1968: 37). Martin Buber fiihlt sich der Menschheit
verpflichtet, die Erfahrungen und die Erkenntnisse aus seinem Reifeprozess aus
dieser Periode ,,ins menschliche Denkgut einzufiigen* (Krefl 1985: 140), weil
sie iiber die eigene Erfahrung hinausreichen und fiir ,,andere und andersartige
Menschen giiltige und wichtige Einsicht* (KreB 1985: 140) sind. Bubers Uber-
setzung chassidischer Geschichten ins Deutsche macht das moderne abendlidndi-
sche Leben mit der orthodoxen jiidischen Mystik bekannt. Im Jahre 1923 wird
seine philosophische Hauptschrift ,,Ich und Du* ver6ffentlicht, in der Buber eine
von Gott durchleuchtete einheitliche Realitit offenbart. Parallel zur vom moder-



Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2 235

nen Menschen erschaffenen dinglichen Welt und begrifflichen Ordnung, die ,,in
kranken Zeiten* (Buber 1983: 66) ,,den Menschen tiberwaltigt™ (Buber 1983:
66) stellt Buber eine neue Ethik des ,,Du* dar, die das Erkennen des gottlichen
Menschen mdglich macht. Die Bewéltigung der dinglichen Welt, die Buber als
,»Es-Welt“ bezeichnet, erfolgt durch das Erschauen einer hoheren Wahrheit iiber
die gottliche Herkunft des Menschenwesens. Im Gespriach mit dem ,,Du* wird
die getrennte Welt vereint: ,,Das Wesen der Welt ist nicht Trennung, sondern Be-
ziehung, sie ist vor den aufeinander bezogenen Elementen da. Der Mensch lebt
im Geist, insoweit er seinem Du zu antworten vermag* (Rosenbliith 1968: 38).
Bei der Begegnung mit dem Du erkennt der Einzelne das Ewige, das Vollendete.
Die lebendige Beziehung zum Du ist das Ganzwerden des Getrennten im Men-
schen und in der Welt.

Sowohl in Bubers Darstellung der ganzheitlichen Welt als auch in Brochs
Einheitsbild ist ,,ein wertschaffender Gott projiziert“ (Broch 1981: 130). Hin-
sichtlich der Unerreichbarkeit des Absoluten betrachtet Broch die Autonomie als
einen Prozess ,,der dialektischen Auflosung -, will er zur notwendigen Selbst-
erneuerung gelangen (Broch 1981: 130). Bubers Entdeckung des Vollendeten
ist an ein transformatives Begegnungsereignis gebunden, das auflerhalb der
menschlichen Kontrollmechanismen erfolgt'.

Im Roman ,,Die Schlafwandler* von Hermann Broch, der zehn Jahre nach der
Verdéffentlichung von Bubers ,,Ich und Du* publiziert wurde, wird ein amorpher
Raum des Zerfalls der Werte, der ineinandergreifenden Auflosung und Transfor-
mation der Identitét gestaltet. In der dsthetischen Dimension der Schlafwandler
sind die Begegnung und Aufhebung des Todes denkbar. Die fiktionale Annéhe-
rung an das Todesereignis erinnert an das Potenzial der Kunst, die menschliche
Geschichte im Zeichen einer hdheren Ordnung wiederherzustellen. Das Astheti-
sche wird von Broch in die Dimension der menschlichen Humanitét einbezogen.

Die gespaltene, verwiistete Welt der Schlafwandler — die Romantik, die An-
archie und die Sachlichkeit als ,,Haltungen des Zeitgeistes* (Dorwald 1994: 175)
kennzeichnen in Dérwalds Deutung die Schlussphase des Wertezerfalls, und die
Figuren von Pasenow, Esch und Huguenau fungieren als ,,Wertsubjekte* ohne
Werte (Dorwald 1994: 175). Die allumfassende Destruktion im Roman ,,Die
Schlafwandler weist Ahnlichkeiten mit Bubers Idee vom Begegnungsereignis
auf, das im spontanen Prozess der Zerstorung Grund-Konsequenz, der Zielset-
zung, der logischen Entwicklungen die erfahrene Welt transformiert. Buber sieht
die Uberwindung der dualistischen Weltwahrnehmung in Verbindung mit der
Entdeckung des heiligen Ursprungs des Menschen. Die Entstehung jeder volker-
umfassenden Kultur kann nur im Zeichen eines Wortes gedacht werden — ,,ein

! Vgl. Buber, Martin. 1983. Ich und Du, Heidelberg: Verlag Lambert Schneider, S. 66.



236  Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

Wort aus Gottes Mund“ (Aretz 2015: 33), was in Bubers Aufbau der Welt die
ganzheitliche ,,Du-Welt* darstellt. Der Erkenntnis von der ,,Ganzheitlichkeit des
Seins® (Aretz 2015: 33) motiviert auch Brochs literarische Verfahren, seine Pro-
tagonisten mit der Ndhe der Einsamkeit und des Todes zu konfrontieren, um ihre
Existenz dem Tod gegeniiberzustellen, und eine Kultur des Mitleids und der Hu-
manitit der Menschheit zu weihen.

»Am Faden irgendeiner kurzatmigen Logik™ (Broch 1980: 418) bewegen
sich Brochs Protagonisten tastend iiber einer ,,gespenstischen* Welt eines ,,irren
Kinde[s]*“ (Broch 1980: 418). Die Fremdheit und Vereinsamung in Pasenows
Familie, in der Beziehung von Esch und Mutter Hentjen, in Hanna Wendlings
Familie, Bertrands Entriicktheit von der Welt, Huguenaus Indifferenz gegeniiber
der Moral sind Anzeichen einer gebrochenen Innen- und AuBenwelt. Die Wirk-
lichkeit des Krieges dhnelt einer Traumlandschaft, in die sich die Realitdt der
Welt aufgeldst hat. Inmitten zerstorter Strukturen des Lebens werden die Kulis-
sen der Stacheldrdhte und der Kavernen aufgebaut. Individuelle und kollektive
Identitdt werden durch die Realitdt der Sturmtrupps, des Hungers, der Schleich-
patrouillen aufgehoben. Das Leben und die Wirklichkeit werden angesichts des
gespenstischen Charakters des Kriegsgeschehens hinterfragt: ,.es ist als ob die
ungeheure Realitéit des Krieges die Realitit der Welt aufgehoben hatte. Phantas-
tisches wird zur logischen Wirklichkeit, doch die Wirklichkeit 16st sich zu alo-
gischster Phantasmagorie® (Broch 1980: 418). Broch beschreibt eine verkehrte
Ordnung, die irreal und wahrhaftig zugleich zu sein scheint:

Volker von Bankbeamten und Profiteuren werfen sich in Stacheldrihte, eine
wohlorganisierte Humanitét verhindert nichts, sondern organisiert sich als Rotes
Kreuz und zur Herstellung von Prothesen: Stadte verhungern und schlagen Geld
aus ihrem eigenen Hunger, bebrillte Schullehrer fiihren Schultrupps, GroBstadt-
menschen hausen in Kavernen, Fabrikarbeiter und andere Zivilisten kriechen als
Schleichpatrouillen und schlieBlich, wenn sie gliicklich wieder im Hinterland
sind, werden aus den Prothesen wieder Profiteure. (Broch 1980: 418)

Das kulturelle Gedéchtnis der Menschheit wird hinterfragt. Was begriindet
das eigentliche Selbst? Die Ambivalenz, der Wahnsinn erweisen sich als un-
zuldnglich, das ganzheitliche Identitdtsbild zu umschreiben. Der Wahnsinn der
dulleren Welt wird aus der logischen Motivation des einzelnen Schicksals aus-
geschlossen und revidiert: ,,Sind wir wahnsinnig, weil wir nicht wahnsinnig ge-
worden sind?** (Broch 1980: 419).

Opfer Henker

Die Teilung der Kriegsgesellschaft in Henker und Opfer erscheint beim Hi-
neinschauen in die Seele des Individuums als Spiegelbild der Einheit Henker-
Opfer. Als den eigentlichen Grund fiir den sich entfachenden Krieg hebt Broch



Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2 237

»die Gleichgiiltigkeit gegen fremdes Leid* (Broch 1980: 419) hervor. Seine Ana-
lyse der gesellschaftlichen Spaltung in ,,Kriegsbejaher” und ,,Kriegsverneiner
(Broch 1980: 419) weist auf einen tiefen inneren Niedergang hin:
Es ist nicht der Kriegsbejaher und es ist nicht der Kriegsverneiner, die einander
gegeniiberstehen, es ist auch nicht eine Wandlung innerhalb des Individuums, das
sich infolge vierjahrigen Nahrungsmittelmangels zu einem anderen Typus verin-
dert hat und sich jetzt sozusagen fremd gegeniibersteht: es ist eine Zerspaltung des
Gesamtlebens und Erlebens, die viel tiefer reicht als eine Scheidung nach Einzel-

individuen, eine Zerspaltung, die in das Finzelindividuum und in seine einheit-
liche Wirklichkeit selber hinablangt.( Broch 1980: 420)

Mit dem Phénomen der Verletzung der tiefen Beziehungen in der individu-
ellen und in der kollektiven Wirklichkeit befasst sich auch Martin Buber in sei-
ner Schrift ,,Ich und Du“. Die zerspaltene Weltwahrnehmung bei Broch schildert
Martin Buber als eine Modifikation der Welterfahrung, die aus objektivierten Ge-
danken, Wahrnehmungen, Empfindungen, Vorstellungen und Wiinschen, Wissen
und Erfahrungen (vgl. Buber 1983:10-11) besteht. Dieses Modell der Begegnung
der Welt bezeichnet Buber als ,, Es-Welt“, es trennt das Leben vom Geheimnis
des Todes, erweist sich aber trennend fiir die menschliche Existenz. Thr wird ein
dinghafter Charakter zugewiesen:

Denn sie bringen ihm nur eine Welt zu, die aus Es und Es und Es, aus Er und Er

und Sie und Sie und Es besteht.

Ich erfahre Etwas.

Daran wird nichts geéndert, wenn man zu den ,,duleren* die ,,inneren” Erfah-
rungen fligt, der unewigen Scheidung folgend, die der Begier des menschlichen
Geschlechts entstammt, das Geheimnis des Todes abzustumpfen. Innendinge wie
Auflendinge, Dinge unter Dingen! “ (Buber 1983: 11-12).

Die verletzte Einheit des Individuums und das gestorte einheitliche Verhélt-
nis von Individuum und Gesellschaft konnte nach Buber nur durch Aufklarung
der ,,Ich-Du-Beziehung™ wiederhergestellt werden — in der ,,Du-Welt“. Die ge-
spaltene Welt der Dinge, des ,,Gebrauchens, der Taktik, des Wollens, Beobachtens
und Experimentierens, die Welt der Zwecke, der Propaganda und Reklame, der
Apparate, der Gewalt* (Schalliick 1958: 50) kann nach Buber durch eine Welt
des heiligen Dialogs aufgehoben werden. In ,,der Wiege des wirklichen Lebens*
(Buber 1983: 17) begegnet man einem ganzheitlichen, heiligen menschlichen We-
sen, dem mehr Macht und Erkenntnis zugetraut werden, als es in sich erkennt.
Schalliick (1958) betrachtet in dieser Begegnung sowohl horizontale als auch ver-
tikale Architektur — es geht Buber immer um einen respektvollen Dialog zwischen
Mensch und Mensch, aber auch ,,zwischen Himmel und Erde* (Buber 1983: 52:



238  Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

Und wie das Gebet nicht in der Zeit ist, sondern die Zeit im Gebet, das Opfer nicht
im Raum, sondern der Raum im Opfer, und wer das Verhiltnis umkehrt, hebt die
Wirklichkeit auf, so finde ich den Menschen, zu dem ich Du sage, nicht in einem
Irgendwann und Irgendwo vor. (...)

Den Menschen, zu dem ich Du sage, erfahre ich nicht. Aber ich stehe in der Be-
ziehung zu ihm, im heiligen Grundwort. Erst wenn ich daraus trete, erfahre ich ihn
wieder. Erfahrung ist Du-Ferne.

Beziehung kann bestehen, auch wenn der Mensch, zu dem ich Du sage, in seiner
Erfahrung es nicht vernimmt. Denn Du ist mehr, als Es wei. Du tut mehr, und
ihm widerfahrt mehr, als Es weil3. Hierher langt kein Trug: hier ist die Wiege des
Wirklichen Lebens. “ (Buber 1983: 17).

In der Ursprungsdimension, in der Gott und Mensch vereint sind, be-
gegnet der vollkommene Mensch dem ewigen Ursprung der Kunst. In der
Allgegenwart dieses heiligen Ich-Du-Raums steht das menschliche Tun mit
dem gottlichen Willen im Einklang. Die Kunst hat einen gebieterischen
Charakter, sie erfordert die wirkende Kraft des schaffenden Menschen:

Das ist der ewige Ursprung der Kunst, dal einem Menschen Gestalt gegen-
iibertritt und durch ihn Werk werden will. Keine Ausgeburt seiner Seele, son-
dern Erscheinung, dies an sie tritt und von ihr die wirkende Kraft erheischt.
Es kommt auf eine Wesensart des Menschen an: vollzieht er sie, spricht er mit
seinem Wesen das Grundwort zu der erheischenden Gestalt, dann stromt die
wirkende Kraft, das Werk entsteht. [...] (Buber 1983: 17).

In Brochs Werk geht die Erkenntnis von dem heiligen Ursprung des Men-
schen mit der Uberzeugung des Kiinstlers, ,,die Absolutheit der Kultur zu schaf-
fen* (Broch 1981: 125) einher. Im Zeichen von dem sich immer wieder erneu-
ernden Akt der Humanitét wird der hoheren Befdhigung des Menschen, Kultur
zu schaffen, die Bedeutung der ,,Wertsetzung und Wertbildung* (Broch 1981:
125) zugewiesen. Dieser Akt dient nach Broch der Erhebung der menschlichen
Existenz. In der Trilogie ,,.Die Schlafwandler manifestiert sich der Wille des
Kiinstlers, die grauenhaften Symptome des Zerfalls, das menschliche Leid, die
Verwirrung in der verhiillten Welt zu durchleuchten, um eine Leerstelle zu er-
reichen, in welcher ein lebendiger, wahrhafter und gehobener Dialog mit dem
»Du moglich wire. Autor und Leser werden die Erstarrung der Objektwelt der
Schlafwandler erfahren, um sie aufzuheben. Die fiktionale Begegnung und Uber-
windung des Todes, der nach Broch ,.die einzige Absolutheit der Realitdt und
der Natur* (Broch 1981: 125) ist, erinnert den Menschen auch an die hochsten
Eigenschaften des menschlichen Geistes.

Die Vorstellung von dem Tod begleitet den ,,apathischen Halbschlaf (Broch
1980: 161) und die Miidigkeit von Pasenow prédgt den Anfang seiner Ehe mit



Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2 239

Elisabeth. Thr Weltbild ist vom Gefiihl von ,,.Leere und Ungewissheit™ (Broch
1980: 16) getriibt. Die Existenz von Pasenows Vater findet Ausdruck in einer
Krankheit, die ihm die Kenntnisnahme der Umwelt verhindert. Bertrands ,,Ver-
kriechen in die Einsamkeit* (Broch 1980: 66) findet im Selbstmord ein Ende.
Hanna Wendling unterliegt ihrer Einsamkeit, Angst und Lungengrippe. Esch
wird von Huguenau getdtet.

Als eine metaphorische Realisierung der Idee von der Uberwindung des
Todes mochte ich die Figur des Protagonisten Godicke anfiihren. Der schwer-
verletzte Landwehrmann, dessen Leben nach seinem Verschiitten ,,sich jetzt um
ihn sammelte” (Broch 1980: 541), und nach der Meinung des Oberstabsarztes
Hunerklérlich® bleibt, wird zum ,,0Objekt der Wette* (Broch 1980: 393) der Sani-
titssoldaten. Er wird bewacht und beschimpft, ,,weil er das Ritsel seines Lebens,
das hier das Rétsel seines Todes war, nicht und nicht offenbaren wollte® (Broch
1980: 393). Die Angst vor dem Tod, die Qualen der Seele und der Ruine des Kor-
pers werden von dem Sinn und Zweck des an ihn heranriickenden Lebens auf-
gehoben, denn der Maurer Godicke ,,ist lediglich dazu, das Geriist immer hoher
zu bauen (Broch 1980: 541).

Godickes neues Leben vereinigt das irdische Gefiihl der Verdichtung und
die hohere Leichtigkeit. Seine Einsamkeit wird nur vom Uhrmacher Samwald
begleitet, der ihn an die Zeit vor seiner Grablegung erinnert, die er ,,mit einem
Achselzucken abtun‘ (Broch 1980: 541) konnte, ,,wissend, daf} es nichts mehr zu
bedeuten hatte* (Broch 1980: 541). Stumm, taub, auf die Stocke stiitzend, beob-
achtet er die Reparatur der Uhren, um zur Erkenntnis zu gelangen, ,,wo der Fehler
lag (Broch 1980: 541). In das Nebeneinander von beiden Zeitmetaphern — dieser
der aufgehobenen menschlichen Zeit und der gemessenen, begrenzten, krank-
haften Zeit projiziert Broch die Allwissenheit der Ewigkeit und die Fehler einer
krankhaften Kultur, die dem Tod und dem Leben wieder begegnen muss.

Schluss

Die verhiillte Existenz der Schlafwandler lasst Broch von der Figur des
Schlaflosen begleiten. Der Schlaflose unterscheidet sich vom Wachenden, der
selbst in einem ,,.Ddmmerzustand® (Broch: 351) lebt, durch seine Erkenntnis der
Abgeschiedenheit der ,,kiihle[n] Grabefinsternis* (Broch: 351), in der der schein-
bar Lebende den anderen erschauen und sich mit ihm in Liebe vereinen kann. Mit
dem grofiten Mitleid eines Schlaflosen erschafft Broch ,,Die Schlafwandler* als
Allegorie fiir die ,,Grabefinsternis®, um seine Leser im Tod zu vereinen:

Dem Wachenden mag solches unlogisch erscheinen, aber er vergifit, da3 er selber

zumindest in einer Art Ddmmerzustand sich befindet und daf bloB der Schlaflose

in seiner Uberwachheit wahrhaftig logisch denkt. Der Schlaflose hilt die Augen
geschlossen, als wolle er die kiihle Grabefinsternis, in der er liegt, nicht sehen,
dennoch fiirchtend , da3 die Schlaflosigkeit in ganz gewdhnliches Wachsein um-



240  Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

schlagen konnte angesichts der Gardinen, die wie Weiberrdcke vor dem Fenster
hingen, und all der Gegensténde, die aus der Finsternis sich 10sen wiirden, wenn
er den Blick 6ffnete. Doch er will schlaflos sein und nicht wach, sonst konnte er
nicht mit Mutter Hentjen hier abgeschieden von der Welt und geborgen im Grabe
liegen, voll Begehren, das nicht Begierde mehr war: ja, beraubt des Begehrens war
er, und auch das war gut. In Tode vereint, denkt der Schlaflose, scheinbar Getdtete,
ja, im Tode vereint [...]. (Broch: 351)

Brochs und Bubers Werke konfrontieren ihre Leser mit Objektivationen
der Abtrennung der menschlichen Existenz und Entdeckungswegen des wahren
Geistes, der aus dem ,,Quellpunkt™ (Buber 1983: 66) des wahren Wesens des
Menschen wieder Kraft schopfen kann. Erst nach dem Erreichen des Quellpunkts
seines Wesens kann der Mensch seine Seele mit dem kosmischen Organon in
Einklang bringen und ,,aus getroster Seele in einer eigentiimlichen Fassung des
Raums Gotteshiduser und Menschenhduser bauen (Buber 1983: 66).

LITERATURVERZEICHNIS/ REFERENCES

Aretz, Bernd. 2015. Martin Buber. Eine erste Begegnung. Verlag Neue Stadt.

Bernéth, Arpad / Michael Kessler / Endre Kiss (Hrsg.). 1998. Hermann Broch. Perspektiven
interdisziplindrer Forschung. Stauffenburg Verlag Brigitte Narr.

Bidlo, Oliver. 2006. Martin Buber. Ein vergessener Klassiker der Kommunikationswissen-
schaft? Tectum Verlag.

Broch, Hermann. 1980. Die Schlafwandler. Suhrkamp.

Broch, Hermann. 1981: Schriften zur Literatur 2. Theorie. Suhrkamp.

Buber, Martin. 1983. Ich und Du. Verlag Lambert Schneider.

Dorwald, Uwe. 1994. Uber das Ethische bei Hermann Broch. Peter Lang GmbH.

Durzak, Manfred. 1978. Hermann Broch: Dichtung und Erkenntnis. Verlag W. Kohlham-
mer GmbH.

Goodman-Tau, Eveline. 2023. Das Du-Denken. Martin Buber zwischen Dialektik und Dia-
logik. Verlag Edition AV.

KreB3, Hartmut. 1985. Religiése Ethik und dialogisches Denken. Giitersloher Verlagshaus
Gerd Mohn.

Liber Amicorum. 2010. Kathatina Mommsen zum 85. Geburtstag. Bernstein-Verlag, Ge-
briider Remmel.

Mandelkow, Karl Robert. 1975. Hermann Brochs Romantrilogie , Die Schlafwandler*.
Carl Winter Universititsverlag.

Martens, Gunther. 2006. Beobachtungen der Moderne in Hermann Brochs Die Schlafwand-
ler und Robert Musils Der Mann ohne Eigenschaften. rhetorische und narratologische
Aspekte von Interdiskursivitdt. Fink.

Ritzer, Monika. 1988. Hermann Broch und die Kulturkrise des frithen 20. Jahrhunderts.
Metzler.

Rosenbliith, Pinchas Erich. 1968. Martin Buber. Sein Denken und Wirken. Niedersiachsische
Landeszentrale fiir politische Bildung.

Strelka, Josef. 1959. Kafka, Musil, Broch. Forum Verlag.



Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2 241

Sz¢ll, Zsuzsa. 1979. Ichverlust und Scheingemenschafi. Akadémiai Kiado.

Zeli¢, Tomislav / Zaneta Sambunjak / Paul Michael Liitzeler (Hrsg.). 2017. Hermann Broch
im Kontext der Donaumonarchie. Stauffenburg Verlag.

Zink, Wolfgang (Hrsg.)., 1978. Martin Buber 1878/1978. Hohwacht Verlag.

QUELLEN FUR DIE BEISPIELE/ SOURCES OF EXAMPLES

Aretz, Bernd. 2015. Martin Buber. Eine erste Begegnung. Verlag Neue Stadt.

Broch, Hermann. 1980. Die Schlafwandler. Suhrkamp.

Broch, Hermann. 1981. Schriften zur Literatur 2. Theorie. Suhrkamp.

Buber, Martin. 1983. Ich und Du. Verlag Lambert Schneider.

Déorwald, Uwe. 1994. Uber das Ethische bei Hermann Broch. Peter Lang GmbH.

KreB3, Hartmut. 1985. Religiése Ethik und dialogisches Denken. Giitersloher Verlagshaus
Gerd Mohn.

Liitzeler, Paul Michael. 2017. ,,Wiener Pridsenz. (Auto)biografisches Schreiben bei Her-
mann Broch.” In Hermann Broch im Kontext der Donaumonarchie, Tomislav Zeli¢ /
Zaneta Sambunjak / Paul Michael Liitzeler (Hrsg.). Stauffenburg Verlag.

Rosenbliith, Pinchas Erich. 1968. Martin Buber. Sein Denken und Wirken. Niedersiachsische
Landeszentrale fiir politische Bildung.

Schalliick, Paul. 1978. ,.Ich und Du — Die Welt Martin Bubers”. In Martin Buber, Wolfgang
Zink (Hrsg.). Hohwacht Verlag.

< Krasimira Hristova, Senior Lecturer

ORCID ID: 0000-0002-8973-8786

Department of Foreign Languages and Applied Linguistics
Faculty of International Economics and Politics
University of National and World Economy

19, December 8th Str.

1700 Sofia, BULGARIA

E-mail: khristova-naydenova@unwe.bg



	HABEN DIE MUSEN IM KRIEG ZU SCHWEIGEN? 
BROCHS UND BUBERS WEGE ZUR HUMANITÄT
Krasimira Hristova
Universität für National- und Weltwirtschaft (Bulgarien)

