
190 Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

INTERKULTURELLER SOZIALER WANDEL ALS 
GENEALOGISCHE GRENZÜBERSCHREITUNGEN IN 

DER PROSA DINÇER GÜÇYETERS

Aglaia Blioumi
Nationale und Kapodistrias-Universität Athen (Griechenland)

INTERCULTURAL SOCIAL CHANGE AS 
GENEALOGICAL BORDER CROSSINGS IN DINÇER 

GÜÇYETER’S PROSE

Aglaia Blioumi 
National and Kapodistrian University of Athens (Greece)

Abstract: Familienkonstellationen sind aufgrund der Migration fundamentalen 
Veränderungen unterzogen und wirken sich vielfältig auf Generationsbeziehungen aus. 
Aus soziologischer Sicht gilt Migration als Familienprojekt, zumal der Akt der Migra-
tion hauptsächlich durch das aktive Involvieren mehrerer Familienmitglieder zustande 
gebracht wird. Literatur inszeniert wiederum häufiger solche Familiennetzwerke, des-
wegen verwundert es nicht, dass gerade Migrationsliteratur über das Paradigma der 
Familie den sozialen Wandel innerhalb der Generationen konfiguriert. Im folgenden 
Beitrag wird am Beispiel von Dinçer Güçyeters Roman Unser Deutschlandmärchen 
gefragt, wie die Reflexion über Dynamiken von Akkulturationsprozessen der zweiten 
Generation und sich wandelnden Familienkonstellationen zum interkulturellen Wandel 
der Familienkonstellationen führt.

Schlüsselwörter: Güçyeter, Migrationsliteratur, Familie, Interkulturalität

DOI: https://doi.org/10.60055/GerSk.2025.izv.2.190-200

Abstract: Family constellations are fundamentally changed because of the phe-
nomenon of migration. Literature often stages such family networks. As a result, 
migration literature configures social change within generations via the paradigm of 
the family. The following article uses the example of Dinçer Güçyeter’s novel Unser 



191Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

Deutschlandmärchen to ask how the process of acculturation of the second generation 
in Germany leads to the intercultural change of family constellations. 

Keywords: Güçyeter, migration literature, family, interculturality

Was passiert, wenn innerhalb einer Familie mehrere Kulturen aufeinandertref-
fen? Dies ist eine nicht seltene Situation in Familien mit Migrationshintergrund. 
Insbesondere Mitglieder der ersten Generation von Migranten sollen laut Helfferich 
(2012, 83) an ihrer Herkunftskultur festhalten. Die zweite oder dritte Generation hin-
gegen vermag aus diesen Einstellungen und Verhaltensweisen auszubrechen, sich 
dem Kulturtransfer und den hybriden Daseinsformen zu öffnen und sich dadurch in 
die Mehrheitsgesellschaft, zumindest partiell, zu integrieren. Generationskonflikte 
sollen demnach in interkulturellen Familien verschärfte Konturen annehmen, zu-
mal Codes aus mehreren Kulturen miteinander kollidieren (Helfferich 2012, 83).

Da literarisch konfigurierte Familienkonstellationen seit jeher einen hohen 
Stellenwert in der deutschsprachigen Migrationsliteratur einnehmen, aber bis-
weilen kaum unter die literaturwissenschaftliche Lupe genommen worden sind, 
wird im vorliegenden Beitrag mit Fokus auf dem zuletzt erschienenen Roman 
von Dinçer Güçyeter Unser Deutschlandmärchen der Frage nachgegangen, wie 
sich die darin inszenierten Gegensätze, die stark mit sozialem Wandel verbunden 
sind, in interkulturellen Familienkonstellationen niederschlagen, zumal sie auf-
grund des multi- und interkulturellen Kontextes, dem sie ausgesetzt sind, intensiv 
neu verhandelt werden. Mit anderen Worten, wenn tradierte Familienbeziehun-
gen zerfallen, dann stellen sich in besonderer Art und Weise, nämlich jener inter-
kulturellen Weise, Fragen der Exklusion, Inklusion und der Transgression von 
monokulturellen Normansprüchen, folglich des sozialen Wandels im Kleinen. 

Bevor ich mich jedoch dieser Fragestellung zuwende, möchte ich kurz er-
läutern, dass in der Sozialforschung Migration als ein Familienprojekt angesehen 
wird. Laut der Soziologin Cornelia Helfferich ist die Familie über die Genera-
tionsabfolge zu definieren, wobei im Zuge der Migration Familienbrüche ver-
ursacht werden, da notgedrungen einige Familienangehörige im Herkunftsland 
zurückbleiben (Helfferich 2012, 65 f.). Darüber hinaus ist Familie aber als ein 
übergreifendes Normensystem zu betrachten, „das die Beziehung zwischen den 
Jüngeren und den Älteren klärt, etwa mit Regelungen der Weitergabe von Tra-
dition und Besitz an die Nachkommen“ (ebd. 66). Aus literaturwissenschaftli-
cher Sicht wiederum ist längst erwiesen, dass Migrationsliteratur die Familie und 
die Generationsbeziehungen deutlich in den Mittelpunkt der Darstellung stellt 
(Willms 2012, 139), wobei interkulturelle Konflikte öfters sprachlich, moralisch, 
ökonomisch, mentalitätsspezifisch angegangen werden Nieberle 2012, 250).



192 Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

Renaissance der Gastarbeiterliteratur
In diesem Kontext werde ich genealogische Familienkonstellationen des im 

Jahr 2022 erschienenen Romans von Dinçer Güçyeter, Unser Deutschlandmär-
chen herausstellen, zumal der ganze Roman dialogisch, als hauptsächliches Ge-
spräch mit der Mutter angelegt ist.

Der Autor Dinçer Güçyeter ist Repräsentant der sogenannten zweiten Gast-
arbeitergeneration und hat bislang Gedichte veröffentlicht. Der Roman Unser 
Deutschlandmärchen ist seine erste Prosaschrift mit dem er den Peter-Huchel-
Preis und den Preis der Leipziger Buchmesse 2022 gewann. Ich verwende ab-
sichtlich den Begriff Gastarbeitergeneration, da sich Güçyeter explizit zu diesem 
Milieu bekennt und dezidiert Abstand von anderen türkischstämmigen Autoren, 
wie Feridun Zaimoglou, nimmt, die den Begriff Gastarbeiterliteratur als abfäl-
lig und als ohne ästhetischen Anspruch zurückweisen. Rief noch bis vor einigen 
Jahren der Begriff der Gastarbeiterliteratur die Vorstellung der „Weinerlichkeit“ 
(Zaimoglu 2006, 162) hervor und wurden, wie ich an anderer Stelle hervorge-
hoben habe (Blioumi 2021, 438), Gastarbeiter- und Migrationsliteratur als eng 
miteinander verzahnt betrachtet, beweist dagegen Güçyeter, dass eine ästhetisch 
gelungene, moderne Gastarbeiterliteratur durchaus vorstellbar ist. Beim Selbst-
porträt seiner Mutter heißt es z. B.: „Ich bin Fatma, die Gastarbeiterin“ (Güçyeter 
2022, 95), oder im Kapitel „Das Lied der Mütter vor dem Parlament“ ist die Rede 
von einem „Gastarbeitermuseum“ (ebd., 131). 

Trotzdem fügt sich Dinçer Güçyeter nicht in die Tradition derjenigen Au-
tor*innen, die den Begriff des Gastarbeiters als konzeptualisierte Analysekate-
gorie verwendeten. Zur Geschichte des Begriffs ist zu erwähnen, dass die Profes-
sionalisierung der Literatur der Gastarbeiter in den achtziger Jahren, als Autoren 
mit Migrationshintergrund aus zwölf verschiedenen Ländern den „Polynationa-
len Literatur- und Kunstverein“ (PoLiKunst) gründeten, einsetzte. Als Haupt-
ziel dieser Literatur wurde unter anderem die Aufklärung über die Situation der 
Gastarbeiter propagiert, und die ins Leben gerufene Buchreihe „Literatur der Be-
troffenheit“ sollte als Sprachrohr der Arbeitsmigranten fungieren (Blioumi 2001, 
107). Darüber hinaus wurde das Konstrukt des Gastarbeiterdeutsch als sprach-
liche Variante ästhetischen Gebrauchs eingesetzt. Bezeichnenderweise weist im 
nachstehenden Gedicht Franco Biondis die literarische Inszenierung der Sprach-
varietät des Gastarbeiterdeutsch auf die prekäre Identität der Gastarbeiter hin 
(Blioumi 1997, 177 f.) und auf ihre Möglichkeit, Literatur zu produzieren.

Die Anfänge

meine nix gut doitsch 
isch waiss-



193Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

isch sprech ja 
nur gastarbeiterdoitsch 
[…] 
doitsch loite 
aber 
maine sprache 
nix viil verstehe 
gastarbeiterdoitsche sprache 
schwere sprache 
(Biondi 1979, 37)

Nach einigen Dekaden scheint Dinçer Güçyeter ein Repräsentant der zweiten 
Generation zu sein, der wieder auf den Begriff des Gastarbeiters rekurriert, ohne 
explizit die entsprechende literaturwissenschaftliche Diskussion weiterzuführen. 
In Bezug auf die rezeptionssteuernde Funktion dieser neuen „Gastarbeiterprosa“ 
können wir m. E. zu einer ersten Erkenntnis kommen: die Aufwertung des Be-
griffs des/der Gastarbeiters*in geht mit einem veränderten literarischen Selbst-
bewusstsein einher, die Thematik an sich verweist nicht direkt auf eine ästhe-
tisch niedrigere Literatur, was sicherlich auch mit der gesellschaftlichen Position 
dieser Literatur in Deutschland zusammenhängt. Wie die Literaturwissenschaft 
bereits herausgestellt hat, genießt diese Literatur heutzutage in der deutschen 
Leserschaft, anders als in Zeiten des PoliKunst, hohes Ansehen (Radulescu 2016, 
177). Dies wiederum führt zur Enttabuisierung des Gastarbeiterbegriffs; die 
Nachkommen der Gastarbeiter haben sich nun als Schriftsteller etabliert. 

Kongruenz zwischen Form und Inhalt
Kurz zum Aufbau des Romans: Die Prosaschrift ist formell in dem Sinne 

dialogisch angelegt, als sie aus mehreren kleineren Kapiteln besteht, die mit einer 
Überschrift betitelt sind und den Namen des jeweiligen Dialogpartners neben ei-
nem Schrägstrich enthalten. Die Dialogpartner sind häufig im autobiografischen 
Duktus Mutter und Sohn, Fatma und Dinçer, die jeweils ein Kapitel beanspru-
chen, in einigen Fällen aber auch beide in der Überschrift aufgeführt werden, 
wobei der fingierte Dialog innerhalb des Kapitels, zwischen beiden geführt wird. 
Seltener erscheinen als Dialogpartner auch weitere Charaktere, wie im Auftakt 
des Textes die Großmutter Hanife sowie die Griechin Zeynep.

Unverkennbar signalisiert diese eigenartige Konstellation die interkulturelle 
Familiengeschichte bereits in der vielstimmigen Struktur des Textes, wobei auf 
eine Familiengeschichte hingewiesen wird, deren Mittelpunkt das Mutter-Sohn-
Verhältnis ist. Erzähltechnisch ist hinzuzufügen, dass die Dialoge bzw. das Zu-



194 Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

sammenspiel der Kapitel hauptsächlich in indirekter Figurenrede wiedergegeben 
werden, gelegentlich kann das historische Präsens aus der Perspektive der Figur 
vernommen werden: „Mutter schimpft und faucht nein, jeder Hirte kann meine 
Tochter haben, aber kein Fremder“ (Güçyeter 2022, 18, kursiv im Original). Ver-
einzelt schweifen die „Dialoge“ in innere Monologe ab „Wisst ihr, kein Kind ist 
erwachsen, bevor seine Mutter stirbt. Ich lebe noch! Wisst ihr?“, (ebd. 193), und 
aus der Vogelperspektive betrachtet, ist diese Figurenrede eine im Grunde ge-
nommen stetig konstruierte Erzählerrede als Bewusstseinsbericht. Durch dieses 
Kaleidoskop der Stimmen- und Perspektivenvielfalt bekommt das Gastarbeiter-
milieu mehrere Stimmen, und nicht ohne Grund sucht Güçyeter nach eigenen 
Bekundungen den literarischen Wert im Kleinen, im Nabel des Alltags (Blome 
2023, 974), obgleich, wie der kurze Blick in die Literaturgeschichte der Gast-
arbeiterliteratur bestätigt, Literatur als Sprachrohr der Gastarbeiter das genuine 
Ziel bereits des PoLiKunst gewesen ist. In diesem Sinn kann gefragt werden, ob 
denn Güçyeter nicht auf den verstaubten Begriff des Gastarbeiters rekurriert, um 
Marginalität als Distinktionsmittel für seine Literatur auszunutzen, ohne sich in 
die Tradition des PoLiKunst zu positionieren.

Im Roman wird die Geschichte von drei Generationen, von den Großeltern 
bis zu den Enkeln erzählt, wobei die Narration aller Generationen mit dem Mig-
rationsphänomen verbunden wird. Infolgedessen wird über die Geschichten der 
drei Generationen zeitgenössische Geschichte im Kleinen dargeboten, die sich 
neben den großen historischen Narrativen ereignet. Exemplarisch wendet sich 
bereits im ersten Kapitel die Großmutter an die Leserschaft: „Hanife ist mein 
Name. Ich bin die Tochter der Nomadin Ayse. Sie kam aus Griechenland, als 
viele Menschen auf einmal das Land verlassen sollten.“ (Güçyeter 2022, 9)

Die großen historischen Ereignisse werden nur angedeutet, nicht explizit 
geschildert, aber mit der Erwähnung „als viele Menschen auf einmal das Land 
verlassen sollten“ ist zu vermuten, dass auf die Vertreibung der griechischen Be-
völkerung aus Kleinasien im Jahre 1922 verwiesen wird. Daraufhin wird die kom-
plett unbekannte Geschichte von den in Kleinasien zurückgebliebenen Frauen 
angeschnitten. Im Zuge der Familiengeschichte sollen griechische Frauen, deren 
Männer im Krieg gefallen waren, so auch die Urgroßmutter, „auf einem Pferde-
karren auf den Marktplatz des Dorfes“ (Güçyeter 2022, 9) gefahren worden sein, 
wo sie einem türkischen Mann zugewiesen wurden. Die Urgroßmutter heiratete 
den Urgroßvater Ömer Bey, blieb aber bis ihr Lebensende in der Türkei eine 
Fremde und wurde permanent als Nomadin bezeichnet (ebd. 10). Interessanter-
weise wird an den eingefahrenen Vorstellungen über die erste und zweite Migra-
tionsgeneration in Deutschland gerüttelt, zumal deutlich gemacht wird, dass be-
reits die Generation der Urgroßeltern von der Migration gekennzeichnet worden 
war, und Migration, in welcher Form auch immer, einen genuinen Bestandteil der 



195Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

eigenen Migrationsgeschichte ausmacht. Folglich werden konventionelle Topoi 
der Migration, wie z. B. das permanente Fremdsein, intergenealogisch geteilt, in 
der Konsequenz, dass die eigene Familiengeschichte als Schicksalsgeschichte 
der Migration erscheint, die den Ich-Erzähler schlechthin dazu prädestiniert, eine 
Fürsprache für die Gastarbeitergenerationen zu halten. 

Doch über die polyperspektivische Anlage des Romans, welche die Optik al-
ler Figuren eröffnet, kommt ihnen schrittweise die Rolle eines „gemeinsam agie-
renden Kollektivs“ (Balint 2024, 106) zu, das Kollektiv verselbstständigt sich 
und bedarf im Laufe der Narration nicht mehr einer Fürsprache. Die Kongruenz 
zwischen Form und Inhalt bekommt m. E. infolgedessen scharfe Konturen, da 
dadurch ein literarisches Werk entsteht, das einer vermeintlich sprachlosen Grup-
pe Stimme verleiht und Signale der Rezeptionssteuerung setzt.

Indem Familiengeschichten mehrerer Generationen angesprochen werden, 
wird notgedrungen auch der soziale Wandel beschrieben. Der Unterschied jedoch 
zu anderen Familiengeschichten ohne Migrationshintergrund ist die Tatsache, 
dass der soziale Wandel dieser Familiengeschichten immer von der Warte der 
Migration erzählt wird und im Grunde als jener wahrgenommen wird, der sich 
aufgrund der Migrationserfahrung entfaltet. Im Kapitel „Das Lied des ungebore-
nen Kindes“ heißt es folglich: „wir werden das Vergangene mit dem Kommenden 
verbinden und unser eigenes Märchen schreiben, Mutter.“ (Güçyeter 2022, 41) 
Über die Geschichte der nomadischen Urgroßmutter hinaus wird entsprechend 
ebenso die eigene Geschichte der Mutter als eine Geschichte der Heiratsmigrati-
on (Helfferich 2012, 68) dargestellt, zumal der Verehrer von Fatma, der späteren 
Mutter des Ich-Erzählers, aus Deutschland kommt und diese auch anschließend 
mit nach Deutschland nimmt „ [ich] folge als Braut meinem Mann mit dem rie-
sigen Kopf nach Deutschland“ (Güçyeter 2022, 19).      

Migrationserfahrungen sind aber keine statischen Konstrukte, die unverän-
dert tradiert werden, sondern formen sich gemäß soziohistorischen Entwicklun-
gen, womit im Rahmen interkultureller Erfahrungen die Grenzüberschreitungen 
zwischen erster und zweiter Generation verstärkt kulturbedingt eingelöst wer-
den. Ein eklatantes Beispiel sozialen Wandels des Normanspruchs innerhalb der 
Familienkonstellationen ist das Verhalten der ersten Generation im Heimatland 
während der Sommerferien. Der Protagonist Namens Dinçer beklagt sich bei 
seiner Mutter, dass sie sich im Heimatland vollends den Sitten und der Denkart 
der Landsleute assimiliert. Die Mutter, die in Deutschland ein fortschrittliches 
Denken aufweist und z. B. die Liebhaberin des Schwagers akzeptiert, teilt in 
der Türkei die frauenverachtenden Ansichten der heimischen Landsleute. Eben-
so verursacht die unterschiedliche Lebenseinstellung der Mutter im Heimatland 
einen Riss in der Mutter-Sohn-Beziehung, gerade weil es sich um ein veränder-
tes Verhalten im Vergleich zu dem Verhalten der Mutter in Deutschland handelt. 



196 Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

Ähnlich weist an anderer Stelle die Mutter den kleinen Dinçer zurecht, weil er 
um ein geschlachtetes Kalb trauert: „Dinçer, komm zu dir, das ist peinlich. Be-
nimm dich wie ein richtiger Mann. Die Menschen hier werden dich auslachen, 
wenn sie erfahren, dass du um ein geschlachtetes Kalb weinst. […].“ (Güçye-
ter 2022, 164) Im inneren Monolog erwidert der Protagonist „So hättest du mit 
mir in Deutschland nie geredet, oder? […] Verzeih mir Mutter, ich bin nicht der 
Mann, den du für eine Front gezogen hast, verzeih mir.“ (ebd.165)

Der Riss in der Mutter-Sohn-Beziehung ist im Grunde genommen interkul-
turell, da über die Migrationserfahrung die tradierten Männlichkeitsvorstellun-
gen verworfen und neue entwickelt werden (Ekelund 2012, 174). Der soziale 
Wandel im Sinne einer genealogischen Grenzüberschreitung bedeutet für den 
Ich-Erzähler ein schmerzhaftes Loslassen von der Familiennische, die mit Ge-
wissensbissen einhergeht. In der Tat haben die im Kontext der Migration sich 
ergebenden Familienkonflikte ein gravierendes Gewicht, da gleichzeitig mit kul-
turellen Identitätsnormen bzw. Männlichkeitsidealen gebrochen wird.

Gastarbeitermilieu versus literarische Tätigkeit 
Der Text Unser Deutschlandmärchen wird zu einem fiktiven Dokument der 

Abnabelung von der Mutter, das gleichzeitig ein neues Selbstbewusstsein über 
das Schreiben von Literatur inszeniert. Der Gegensatz, der im Laufe der Fiktion 
offenbar wird – „Gastarbeitermilieu versus literarische Tätigkeit“ –, wird dest-
ruiert, indem das Gastarbeiterdasein mithilfe des literarischen Schreibens über-
wunden wird, was ein Privileg der zweiten Generation ist. Exemplarisch bekun-
det der Sohn: „Du siehst, nach Jahren versucht dein Sohn, aus deinem Schweigen 
Literatur zu machen, grübelt, wütet, sucht, verliert …“ (Güçyeter 2022, 183) Li-
teratur wird zum „Medium der Sichtbarmachung und Teilhabe“ (Balint 2024, 
147).

Die Familiengeschichten, wie bereits erörtert, dialogisieren mit der Form 
und führen zur Literatur, die unweigerlich das autobiografische Schreiben evo-
zieren.

Wenn du als Gastarbeiterkind die gesamte Jugend damit verbracht hast, deinen 
Lehrern, den Vorarbeitern, Dozenten etwas zu beweisen, dann steckt irgendwann 
diese Kerbe tief im Fleisch, und für den Rest des Lebens kämpfst du damit, die 
Wunde zu heilen, dich zu befreien. Das Resultat meines kleinen Widerstands: 
Nichts kommt auf das Blatt, was auf meiner Haut keine Spuren hinterlassen hat. 
(Güçyeter 2022, 191)

Unverkennbar kann an dieser Stelle die Verbindung zwischen wachsender 
Selbstbestimmung und stetigem Auseinanderdriften der tradierten Familienkons-
tellationen konstatiert werden (Weingarten 2012, 180). Das Gastarbeiterkind be-



197Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

freit sich über die Niederschrift der Familiengeschichten. Daher verwundert nicht 
das Schlusswort des Romans: „Ich sammle Zweige, baue mein eigenes Nest, aus 
dem Traum wird ein Märchen.“ (Güçyeter 2022, 207) In dieser lyrischen Anwand-
lung – wobei erwähnt werden soll, dass der ganze Text weitgehend lyrisch kon-
zipiert ist – stehen Zweige für das gesammelte Rohmaterial, das den Ich-Erzähler 
in der Geborgenheit der Literatur zur Eigenkreation bewegt. Der Akt des literari-
schen Schreibens bedeutet folglich das Ausbrechen aus dem Gastarbeitermilieu, 
was zu einer veränderten Existenz in Deutschland, nämlich jener des Schriftstel-
lers, führt, bedeutet schließlich für die Diegesis das Pendeln zwischen Faktualem 
und Fiktionalem (Balint 2024, 148). Der Schreibakt führt darüber hinaus ebenso 
zur Revision tradierter Familienvorstellungen, wie z. B. das Mutter-Sohn-Verhält-
nis („Verzeih mir Mutter“), (Güçyeter 2022, 165), dies bedeutet jedoch nicht einen 
Bruch im Verhältnis beider Generationen. Vielmehr bewirkt die Migrationserfah-
rung über den Akt des Schreibens den Normbruch in den Verhaltensweisen der 
ersten Generation, und Migration wird infolgedessen als dynamischer Motor der 
Grenzüberschreitung auch für die erste Generation dargestellt.

Der Ausbruch aus dem Gastarbeitermilieu und der Bruch mit dem Schwei-
gen der ersten Generation wird dadurch inszeniert, dass die Mutter Fatma nicht 
nur das Schreiben ihres Sohnes akzeptiert, sondern zugleich zum Sprachrohr sei-
ner Geschichten wird:

Ihr, deine Generation, wird vielleicht all das Aufgespaltete hemmungslos lüf-
ten, in die Welt streuen. Glaub mir, auch wenn ich es spät begriffen habe, was 
dein Schreiben bedeutet, es füllt in mir eine Leere, bitte, schreib weiter, auch 
das hier, das alles musst du aufschreiben. (Güçyeter 2022, 124 f.)

Wie aus obigem Auszug zu erschließen, ist festzuhalten, dass es nicht zum 
Generationskonflikt kommt und der Normbruch im Grunde genommen für beide 
Generationen gilt, die sich jedoch einem unterschiedlichen Medium verschrei-
ben: Die erste Generation tradiert die Mündlichkeit, die zweite geht zum Schrei-
ben in deutscher Sprache über. Familienkonflikte, die im Zuge der Migration 
entstehen, führen schließlich durch beiderseitige Veränderungen zum Bündnis 
beider Generationen, kurz: zur interkulturellen Familienkonstellation, die aus 
den zwei Seiten derselben Medaille besteht.

Seitenblicke: Özdamar und Torossi
Im Kontext des sozialen Wandels im Kleinen liegt um der polyperspektivi-

schen Betrachtung willen ein kurzer Vergleich mit der ersten Autorengeneration 
in Bezug auf die Inszenierung interkultureller Familiengeschichten nahe, die je-
doch, um den Rahmen des Beitrags nicht zu sprengen, nur exemplarisch ange-
schnitten werden kann.



198 Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

Wie in einer anderen Studie über Emine Sevgi Özdamar und Eleni Torossi 
gezeigt wurde, dominiert bei der ersten Autorengeneration nicht deutscher Her-
kunft die Heimatliebe. Trotz der erzielten Hybridisierungsprozesse bleibt das 
eine Standbein im Heimatland (Blioumi 2012, 120). Interessanterweise stehen 
bei Dinçer Güçyeter weniger Hybridisierungsprozesse im Vordergrund als das 
Aufarbeiten der Familienkonstellationen. Die Erzählungen erfolgen im Kontext 
der Migration, die das veränderte Mutter-Kind-Verhältnis neu verortet. Die Neu-
verortung bei Özdamar und Torossi hingegen betrifft vielmehr Mechanismen der 
Inklusion und der Exklusion. Exemplarisch heißt es in Özdamars Die Brücke 
vom Goldenen Horn:

Allah soll dir in Deutschland Vernunft beibringen. Du kannst nicht mal Spiegeleier 
braten. Wie willst du in Telefunken Radiolampen herstellen? (Özdamar 2002, 14) 

[…] Einer lief über die Brücke vom Goldenen Horn, und dort sah ich links im 
Meer einen alleinlaufenden Schatten, und ich kehrte von der Brücke zurück und 
fuhr zu meiner Mutter und meinem Vater. (Özdamar 2002, 291)

Am Ende des Romans sind die Eltern ein Hort unverwechselbarer Geborgen-
heit, und die in Deutschland erfolgte hybride Persönlichkeitsentwicklung, die im 
Roman plastisch literarisiert wird, schneidet die Bindung mit den Eltern nicht ab.

Bei Torossis Erzählung „Sinasos“ wiederum ist folgender Auszug, in dem 
die Tochter als markierte Ich-Erzählerin einen Brief an den verschollenen Vater 
schreibt, charakteristisch:

Es klingt absurd, das Dort ein fremdes Land zu nennen. Dieses Dort ist doch 
inzwischen meine halbe Heimat. Das halbe Leben hier, das halbe Leben dort, ich 
kann kaum sagen, was mich mehr prägte, das Hier oder das Dort. Manchmal füh-
le ich das Hier dort und das Dort hier. Darüber hätte ich gern mit dir an meinem 
vierzigsten Geburtstag gesprochen, da du auch ein Hier und ein Dort hast, ein 
Ausgewanderter bist. (Torossi 1998, 13)

Festzuhalten bei allen drei Autoren ist demzufolge die Tatsache, dass die 
Familienkonstellationen, wie auch immer modelliert, einen gravierenden Halt 
in der Selbstverortung des Ich-Erzählers bzw. der Ich-Erzählerinnen ausmachen. 
Sogar die Entwicklung eines hybriden Subjekts und genealogische Grenzüber-
schreitungen der zweiten Generation halten das Bündnis mit der Familie aufrecht. 
Somit kann die literarische Antwort auf Annahmen erhöhter Familienkonflik-
te aufgrund der Migration nicht bestätigt werden, auch wenn der interkulturel-
le Reifeprozess, der zwischen Festhalten, Loslassen und Grenzüberschreitung 
schwingt, eine vielfach schwierige Reise aufgrund der unterschiedlichen inter-
genealogischen Norm- und Kulturvorstellungen ist.



199Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

LITERATURVERZEICHNIS/ REFERENCES
Balint, Iuditha. 2024. „Von der Fürsprache zur shared authority. Dinçer Güçyeters „Unser 

Deutschlandmärchen“ (2022) als (post-)migrantisches Chorwerk“. Zeitschrift für Ger-
manistik XXXIV (1), S. 147–165.

Biondi, Franco. 1979. Nicht nur Gastarbeiterdeutsch. Gedichte. Imprint. Klein Winterheim.
Blioumi, Aglaia. 1997. „Vom Gastarbeiterdeutsch zur Poesie. Entwicklungstendenzen in 

der Migrationsliteratur“. In Literatur der Migration, Nasrin Amirsedghi / Thomas Blei-
cher (Hrsg.). Donata Kinzelbach.

Blioumi, Aglaia. 2001. Interkulturalität als Dynamik. Ein Beitrag zur deutsch-griechischen 
Migrationsliteratur seit den siebziger Jahren. Stauffenburg Verlag.

Blioumi, Aglaia. 2012. Interkulturelle Familienkonstellationen in Literatur und Film. Bei-
spiele aus dem türkisch-griechisch-deutschen Kontext. In Die interkulturelle Familie. 
Literatur- und sozialwissenschaftliche Perspektiven, Michaela Holdenried / Weertje 
Willms (Hrsg.). transcript.

Blioumi, Aglaia. 2021. „Kritischer Forschungsabriss zum Terminus ‘Migrationslitera-
tur’“. In Discourses on Nations and Identities, Daniel Syrovy, (Hrsg.). DE GRUYTER. 
https://doi.org/10.1515/9783110642018-033.

Blome, Eva. 2023. „Postautonome Literatur. Gegenwartsliteratur(wissenschaft) in der lon-
gue durée.“ Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschich-
te DVjs (97): 973–981.

Ekelund, Lena. 2012. „Die heilende Familie? Interkulturelle Familienmodelle als Versöh-
nungsutopien und Strategien der Verortung in Amos Oz’ autobiographischem Roman 
Eine Geschichte von Liebe und Finsternis und Eytan Fox’ Film Walk on Water.“ In Die 
interkulturelle Familie. Literatur- und sozialwissenschaftliche Perspektiven, Michaela 
Holdenried / Weertje Willms (Hrsg.). transcript.

Güçyeter, Dinçer. 2022. Unser Deutschlandmärchen. mikrotext.
Helfferich, Cornelia. 2012. „Migration – Zerreißprobe oder Stärkung des Familienzusam-

menhalts? Überlegungen anhand von zwei empirischen Studien zu Familienplanung 
und Migration im Lebenslauf“. In Die interkulturelle Familie. Literatur- und sozialwis-
senschaftliche Perspektiven, Michaela Holdenried / Weertje Willms (Hrsg.). transcript.

Nieberle, Sigrid. 2012. „Familien auf der Flucht. Residualkonstellationen in Erzählungen 
von Flucht und Vertreibung seit dem Zweiten Weltkrieg“. In Die interkulturelle Fami-
lie. Literatur- und sozialwissenschaftliche Perspektiven, Michaela Holdenried / Weertje 
Willms (Hrsg.). transcript.

Özdamar, Emine Sevgi. 2000. Die Brücke vom Goldenen Horn. Köln.
Rădulescu, Raluca. 2016. „Die Lyrik José F. A. Olivers. Versuch einer ‚modernen‘ interkul-

turellen Hermeneutik“. In Pluralität als Existenzmuster. Interdisziplinäre Perspektiven 
auf die deutschsprachige Migrationsliteratur, Raluca Rădulescu / Christel Baltes-Löhr 
(Hrsg.). Bielefeld.

Torossi, Eleni. 1998. Zauberformeln. Köln. 
Weingarten, Jutta. 2012. „Die Emanzipation der Subalternen. Monica Alis interkultureller 

Familienroman Brick Lane. In Die interkulturelle Familie. Literatur- und sozialwissen-
schaftliche Perspektiven, Michaela Holdenried / Weertje Willms (Hrsg.). transcript.

 Willms, Weertje. 2012. „Wenn ich die Wahl zwischen zwei Stühlen habe, nehme ich das 
Nagelbrett. Die Familie in literarischen Texten russischer Migranntinnen und ihrer 



200 Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

Nachfahren. In Die interkulturelle Familie. Literatur- und sozialwissenschaftliche Per-
spektiven, Michaela Holdenried / Weertje Willms (Hrsg.). transcript.

Zaimoglu, Feridun. 2006. „Migrationsliteratur ist ein toter Kadaver“. Text+Kritik XI: 159–
166.

 Assoc. Prof. Aglaia Blioumi, PhD 
ORCID ID 0009-0008-6150-097X 
Department of German language and literature 
Philosophical Faculty 
Panepistimioupoli Zografou 
Athens, Greece 
Email: ablioumi@gs.uoa.gr 


	INTERKULTURELLER SOZIALER WANDEL ALS 
GENEALOGISCHE GRENZÜBERSCHREITUNGEN IN 
DER PROSA DINÇER GÜÇYETERS
Aglaia Blioumi
Nationale und Kapodistrias-Universität Athen (Griechenland)

