126  Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

KEIN WANDEL IN SICHT? MIRNA FUNKS SCHREIBEN
ZWISCHEN DEUTSCHLAND UND ISRAEL,
ERINNERUNG, GEWALTERFAHRUNG UND NEUEM
ANTISEMITISMUS

Alexandra Preitschopf
Alpen-Adria-Universitit Klagenfurt (Osterreich)

NO CHANGE IN SIGHT? MIRNA FUNK’S WRITING
BETWEEN GERMANY AND ISRAEL, MEMORY,
EXPERIENCE OF VIOLENCE, AND EMERGING

ANTISEMITISM

Alexandra Preitschopf
University of Klagenfurt (Austria)

DOI: https://doi.org/10.60055/GerSk.2025.izv.2.126-148

Abstract: Der Artikel betrachtet die Romane Winterndhe (2015) und Zwischen Du
und Ich (2021) der deutsch-jiidischen Autorin Mirna Funk aus zeithistorischer Sicht
und geht der Frage nach, wie die Autorin hierin auf die Gesellschaft blickt und sich
literarisch mit verschiedenen Formen struktureller Gewalt, inneren Verwundungen und
Traumata auseinandersetzt. Wéahrend Winterndhe den Fokus vor allem auf duflere Er-
eignisse legt, zeitgendssischen Antisemitismus offen anspricht und versucht, einen Ein-
blick in die komplexe israelische Lebensrealitit zu geben, konzentriert sich Zwischen
Du und Ich stirker auf innere Vorgédnge und lenkt den Blick speziell auf Misshandlung
von Frauen. Beide Romane verbindet, dass sich die Aussicht auf gesellschaftlichen
Wandel angesichts der zahlreichen geschilderten Manifestationen von Gewalt stark re-
lativiert.

Schliisselwérter: Dritte Generation, Antisemitismus, transgenerationelle Trauma-
ta, strukturelle Gewalt



Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2 127

Abstract: The article examines the novels Winterndhe (2015) and Zwischen Du
und Ich (2021) by the German-Jewish author Mirna Funk, exploring how the au-
thor portrays society and engages with various forms of structural violence, internal
wounds, and traumas in a literary manner. While Winterndhe primarily focuses on ex-
ternal events, openly addressing contemporary antisemitism and aiming to provide in-
sight into the complex reality of Israeli life, Zwischen Du und Ich delves more deeply
into internal processes, particularly focusing on the abuse of women. Both novels share
the theme that the prospect of societal change is greatly diminished in the face of the
numerous manifestations of violence depicted.

Keywords: Third Generation, antisemitism, transgenerational traumas, structural
violence

1. Einleitung

Eine ganze Generation fordert Respekt vor ihren personlichen Befindlichkei-
ten. Warum steht das mir als deutscher Jiidin nicht zu? (...) Léngst ist alles, was
sich um den Holocaust dreht, in den Besitz der Deutschen iibergegangen. Die Ent-
eignung des Holocausts konnte man das Spektakel nennen. Da wird bestimmt, wer
Jude ist, (...), was Antisemitismus ist, wie mit der Erinnerung um den Holocaust
umgegangen werden soll und so weiter (...).

Ob es die Stolpersteine sind, die von einem deutschen ,,Kiinstler* im ganzen
Land in die Gehwege eingelassen wurden und durch die insbesondere Juden in
Grofistddten quasi nicht mehr ihr Haus verlassen konnen, ohne tiglich an die Schre-
ckenstaten der Deutschen erinnert zu werden, wahrend der Rest des Landes einfach
driiber trampelt, ohne nur einen Gedanken zu verschwenden. Wie es den Juden
damit gehen wiirde, wurde sowieso nie reflektiert. Viel wichtiger ist, dass man sich
als Erinnerungsweltmeister profilieren kann. (Funk 2022)

Dieser polemisch zugespitzte Einstieg in einen im August 2022 in der deut-
schen Zeitung Welt verdffentlichten Artikel zu Erinnerungskultur im zeitgends-
sischen Deutschland steht auf gewisse Weise sinnbildlich fiir die Schriftstellerin,
Publizistin und Lifestyle-Journalistin Mirna Funk. Scharf kritisierend, mitunter
irritierend und provozierend, thematisiert sie in ihrem Schreiben (neben diversen
feministischen Aspekten) vielfach den Umgang ihres Landes mit der eigenen
Vergangenheit, seiner jiidischen Minderheit und aktuellen Erscheinungsformen
von Antisemitismus. So sind auch ihre beiden in diesem Themenbereich ange-
siedelten Romane Winterndhe von 2015 und Zwischen Du und Ich von 2021
von zentralen deutsch-jiidischen Erfahrungen im 21. Jahrhundert gepriagt — von
Erinnerung und einer von der Shoah iiberschatteten Familiengeschichte, Alltags-
antisemitismus, Aufenthalten in Israel als zweiter Heimat und der Suche nach
Identitét in einer globalisierten Welt.



128  Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

In diesen autofiktionalen Texten spiegeln sich — zumindest zum Teil — Funks
eigene Familiengeschichte und Erfahrungen als deutsche Jiidin wider. Die Auto-
rin wurde 1981 in Ostberlin geboren, erlebte als Kind den Mauerfall, blieb aber
in ihrer Erziehung, wie sie selbst immer wieder in Interviews schildert, auch
noch in den Folgejahren durch ihre kommunistischen GroBeltern vom Sozialis-
mus geprégt, wahrend die jiidische Religion darin kaum eine Rolle spielte. (Ad-
ler, Funk 2021) Die Definition ihrer jiidischen Identitit wurde dariiber hinaus
durch den Umstand verkompliziert, dass sie im Judentum selbst als so genannte
,»Vaterjiidin® galt, d.h. bedingt dadurch, dass ihr Vater zwar jiidisch, ihre Mutter
aber nichtjiidisch ist, wurde sie nach dem jiidischen Religionsgesetz, der Ha-
lacha, ebenfalls als Nichtjiiddin definiert!. Dies bewog Funk vor einigen Jahren
dazu, auch formell zum Judentum zu konvertieren. In einem Essay fiir die Zeit
schildert sie die mitunter absurd anmutende Situation sich als Jiidin aufgrund
verschiedener Auflenzuschreibungen dennoch nicht ,,jiidisch genug™ zu fiihlen
und in Vorbereitungskursen fiir den Giur (Ubertritt) lingst Vertrautes vermittelt
zu bekommen:

Durch diese widerspriichlichen Gesetze, individuellen Perspektiven und sogar

religionsinternen Unterschiede wurde meine Identitit eine lange Zeit durch das

AuBen definiert. Jeder, der irgendwann schon einmal das Wort ,,Jude* gehort hatte,

empfand sich berechtigt, mir zu erkldren, was ich denn nun sei: Jiidin oder Nicht-

jidin. (...) Dieses Spannungsverhédltnis war kaum auszuhalten und fiihrte dazu,
dass ich irgendwann im Jahr 2012 oder 2013 entschied, in Berlin den Ubertritt zu
wagen. Um endlich, zumindest vor dem jiidischen Gesetz, vollstandig zu sein. (...)

Die dafiir nétigen wochentlichen Gruppentreffen und Synagogenbesuche hielt ich

keinen Monat durch. Das lag vor allem daran, dass ich gemeinsam mit klassischen

Konvertiten in einem Giur-Kurs einer liberalen Gemeinde saf3. Das heifit mit Per-

sonen, die keine jiidische Identitét haben, aber zum Judentum iibertreten wollen.

Ich sollte Dinge lernen, die ich ldngst wusste. Mich einer Identitit anndhern, die

doch léngst die meine war. Unter ihnen war ich plotzlich die einzige Jiidin und

sollte gleichzeitig zu einer werden? (Funk 2021)

Die Konversion zum Judentum vollzog Funk schlielich 2014 in Tel Aviv,
nachdem sie beschlossen hatte ihre Alija, ihre Einbiirgerung in Israel zu beantra-
gen; ein Jahr nach der Antragstellung kehrte sie jedoch nach Deutschland zuriick.
Anlass fiir den Wunsch sich dauerhaft in Israel niederzulassen war unter ande-
rem der Gazakrieg zwischen Israel und der Hamas im Sommer 2014 gewesen.
Im Zuge dessen war es in ganz Westeuropa zu einem starken Anstieg an anti-

! Das Religionsgesetz gibt vor, dass jiidisch ist, wer von einer jiidischen Mutter geboren
wurde oder Giur gemacht hat, also vor einem Beit Din, einem Rabbinatsgericht, konvertiert ist.
(Lombard 2021)



Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2 129

semitischen Vorfillen gekommen (Embacher, Edtmaier, Preitschopf 2019, 15)?,
von denen auch die Autorin selbst betroffen war (Funk 2014)°. Seither ist zu
beobachten, dass Mirna Funk sich verstérkt als dezidiert jiidische Stimme in der
deutschen Medienlandschaft positionierte, bis heute regelmaBig in Printmedien
sowie auf Social Media iber Judentum, jlidische Identitit und aktuellen Anti-
semitismus aufklirt und sich diesem mit ihrem Debiitroman Winterndhe als eine
der wenigen im deutschsprachigen Raum auch in Romanform annéherte. In die-
sem Sinne sind ihre Arbeiten nicht nur aus literaturwissenschaftlicher Sicht von
Interesse, sondern auch aus zeithistorischer. Zugleich fillt auf, dass sie von der
Forschung bisher eher marginal behandelt wurden — die wenigen Aufsitze, die zu
Winterndhe vorliegen, beschéftigen sich vor allem mit der erinnerungskulturellen
Komponente des Romans bzw. mit Fragen zur Verhandlung jiidischer Identitét
(Rutka 2017; Banki 2018; Passmore 2020; Spener 2021, Banki 2021; Slodounik
2023). Auf die Rolle und Darstellung Israels hingegen wird zumeist nur beildufig
eingegangen (am ausfiihrlichsten in Mueller 2021, 80-82). Zwischen Du und Ich
wiederum wurde bisher vor allem in Buchrezensionen, jedoch nicht aus wis-
senschaftlicher Perspektive niher besprochen (mit Ausnahme von Schirrmeister
2023, 34-35). Angesichts dieser Ausgangslage mdchte der vorliegende Aufsatz
Funks Schreiben als Zugang und Quelle zur jiingsten Zeitgeschichte betrachten
und insbesondere der Frage nachgehen, wie Funk darin auf die deutsche und is-
raelische Gesellschaft blickt, sich literarisch mit verschiedenen Manifestationen
struktureller Gewalt auseinandersetzt und inwiefern die Aussicht auf tatsachli-
chen gesellschaftlichen Wandel sich hierbei relativiert®.

%2 So fanden in Berlin — wie in anderen europdischen GroBstidten — auch groBe pro-palés-
tinensische Demonstrationen statt, die teilweise nicht nur mit antisemitischen Slogans wie Kin-
dermorder Israel, Hamas, Hamas, Juden ins Gas u. 4., sondern auch mit Gewaltdelikten gegen
jiidische Einrichtungen einhergingen. (Embacher, Edtmaier, Preitschopf 2019, 8488, 163—164,
278-284; Rennsmann 2021)

3 In einem Interview mit dem Spiegel merkte sie hierzu etwa an: ,,Ich bin am 15. Juli
2014, vor ziemlich genau einem Jahr, in den Flieger nach Tel Aviv gestiegen, um den Israel-Teil
meines Romans zu schreiben. Zur ,Aliyah‘, der Emigration nach Israel, habe ich mich erst vor
Ort entschieden. Es war die Zeit des Gaza-Krieges — und ich war wirklich erschrocken iiber die
deutschen und europdischen Reaktionen. Der latente Antisemitismus ist offen zutage getreten:
in den professionellen Medien, aber vor allem auf Twitter und in meinem Facebook-Feed. Also
durchaus bei Menschen, die ich personlich kenne.” (Becker 2015)

4 Vorauszuschicken ist hierbei, dass der vorliegende Aufsatz sich nur auf Funks Schreiben
konzentriert und aus Platzgriinden keine vergleichende Perspektive einbezieht, jedoch als An-
regung fiir kiinftige komparatistische Arbeiten dienen kann.



130  Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

2. Die Thematisierung von Antisemitismus in Winterndihe

Nach seinem Erscheinen 2015 fand Funks Debiitroman Winterndhe in den
Feuilletons deutscher Zeitungen und Online-Magazine einige Beachtung (Banki
2018, 169), gewann einen Preis flir Nachwuchsautor:innen (den Uwe-Johnson-
Preis) und kam in die engere Wabhl fiir zwei weitere (fiir den aspekte-Literaturpreis
sowie den Ulla-Hahn-Autorenpreis). Er sei, so etwa Carsten Hueck in Deutsch-
landradio Kultur, ,,der radikalste von vergleichbaren Romanen deutschsprachi-
ger Autoren und Autorinnen der ,Dritten Generation®, die sich mit jiidischer Iden-
titit auseinandersetzen (Hueck 2015). Ahnlich wie andere literarische Projekte
dieser ,,dritten Generation von Autorinnen mit jiidischem Hintergrund — zu nen-
nen wiren hier etwa Channah Trzebiner, Ramona Ambs, Katja Petrowskaja oder
Olga Grjasnowa — zeichnet auch Mirna Funk die Identititssuche einer jungen
Frau vor dem Hintergrund einer transgenerationellen Weitergabe von Erinnerung
bzw. Shoah-Traumata nach (Rutka 2017, 373; Passmore 2020, 217; siche all-
gemein auch Nagelschmidt 2022, 347-354). Hierin kommt zum Ausdruck, wo-
fiir die Literaturwissenschaftlerin Marianne Hirsch den Begriff des Postmemory
pragte (Banki 2018, 185), der das Verhiltnis der ,,Generationen danach zu den
personlichen und kollektiven Traumata ihrer Vorfahr:innen beschreibt. Dies um-
fasst Erfahrungen, die zwar nicht selbst gemacht wurden, jedoch im Prozess des
Aufwachsens von der Eltern- oder GroBelterngeneration so eindringlich vermit-
telt wurden, dass sie nahezu als eigenstindige Erinnerungen erscheinen und als
solche verarbeitet werden miissen. (Hirsch 2012; Banki 2023, 216)

Kennzeichnend fiir viele Texte der ,,dritten Generation® sind zudem trans-
nationale Aspekte — die Protagonist:innen sind vielfach &uf3erst mobil sowie tiber
digitale Kommunikationsmedien global vernetzt (Rutka 2017, 373; allgemein
auch Michaelis-Ko6nig 2019), wobei gerade der Beziehung zu Israel eine Schliis-
selrolle zukommt. Wie Anna Rutka pointiert ausfiihrt, sind ,,fiir die literarischen
Zeugnisse der jungen Generation (...) die konfliktdren Reibungen mit der deut-
schen Umgebung, die durch mehr oder weniger latent antisemitische Stimmun-
gen und den gegenwirtigen israelisch-paldstinensischen Konflikt immer wieder
zugespitzt werden® signifikant und bilden eine ,,gewichtige Konstante* in vie-
len aktuellen Romanen: ,,Die Vertreterinnen und Vertreter der dritten Generation
unternehmen aus freien Stiicken die meistens durch familidre Verwandtschaften
inspirierten Reisen nach Israel, werden zugleich aber von ihrer deutschen Um-
gebung nolens volens des Ofteren in die Position der ,Israel-ExpertInnen‘ oder
zumindest der fiir israelische Politik Verantwortlichen gedriangt. (Rutka 2017,
374)

Diese Motive durchziehen auch Winterndhe auf nahezu prototypische Wei-
se: Der Roman erzéhlt die Geschichte von Lola Wolf, einer Fotografin in den



Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2 131

Dreifligern, die, wie die Autorin, als Tochter eines jiidischen Vaters und einer
nicht-jiildischen Mutter in Ost-Berlin geboren wurde und vorwiegend bei ihren
GroBeltern — beide Shoah-Uberlebende — aufwuchs. Durch antisemitische Vor-
fille in ihrem Umfeld bzw. ihr gegeniiber entschlief3t sie sich 2014 dazu, Berlin
fur unbestimmte Zeit zu verlassen und den Sommer in Tel Aviv, wo auch ihr
Grofvater seit einigen Jahren lebt, zu verbringen. Nur wenige Tage nach ihrer
Ankunft beginnt allerdings die israelische Militiroperation Profective Edge als
Reaktion auf anhaltenden Raketenbeschuss des Landes durch die Hamas und an-
dere militante paléstinensische Gruppen aus dem Gazastreifen. Lola erlebt somit
den Krieg und die tidgliche Bedrohung durch Raketen unmittelbar mit, fiihlt sich
in Israel dennoch sicherer als in Deutschland. Nach einem ldangeren anschlief3en-
den Aufenthalt in Thailand kehrt sie am Ende des Romans nach Berlin zuriick.

Der Text kann angesichts seiner starken politischen Komponente als eine
Art Zeitroman aufgefasst werden, als kritische Analyse der eigenen Gegenwart
(Banki 2018, 170). Neben der Inhaltsebene schlégt sich dies auch in sprachlicher
Hinsicht nieder — Mirna Funks Sprache ist sehr alltagsnah, benutzt viele zeit-
genossische und der digitalen Welt entstammende Ausdriicke und enthélt etliche
direkt wiedergegebene Dialoge zwischen ihren Protagonist:innen (oftmals han-
delt es sich hierbei um Unterhaltungen im virtuellen Raum, Nachrichten, Face-
book- oder Instagram-Postings etc.), die einen besonderen Eindruck von Unmit-
telbarkeit erzeugen. Zugleich tritt Funk auf diese Weise in einen unmittelbaren
Dialog mit den Leser:innen, teilweise dhnlich, wie in sozialen Medien, nutzt dies
allerdings auch, um ihnen einen ungeschdnten Spiegel ihrer Realitét als Jiidin in
Deutschland vorzuhalten.

Zu Beginn von Winterndhe besteht dies in der fiir zeitgendssische Leser:in-
nen (von 2015) womdglich noch iiberraschenden Begebenheit, dass der Prota-
gonistin Lola Antisemitismus nicht etwa von Seiten von Rechtsextremen oder
anderen ideologisch extremen Lagern entgegentritt, sondern aus der von der An-
tisemitismusforschung oft zitierten ,,Mitte der Gesellschaft (Schwarz-Friesel,
Friesel, Reinharz 2010), in dem Fall aus jungen, hippen, liberalen (und inzwi-
schen auch als woke bezeichneten) Berliner Kreisen, in denen Lola sich bewegt:
Funk steigt als ,,Prolog® ein mit der mit der Schilderung eines Vorfalls aus dem
Jahr 2012, als zwei entfernte Bekannte Lolas wéhrend einer Konferenz fiir digi-
tale Medien ein dort ohne ihr Wissen ausgestelltes Foto, das eine GroBaufnahme
ihres Gesichts zeigt, mit einem aufgemalten ,Hitlerbértchen® versehen und eine
Aufnahme hiervon zum ,,Spal3* in den sozialen Netzwerken Instagram und Face-
book verbreiten. Wahrend sich die beiden keinerlei Schuld bewusst sind, meldet
Lola ihr Vorgehen als antisemitische Tat bei der Polizei und zieht schlielich als
Anklégerin gegen sie vor Gericht. Den Prozess verliert sie allerdings, da der Vor-
fall nicht als antisemitisch eingestuft wird. Eine Handlung kénne demnach nur



132 Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

antisemitisch sein, wenn es sich gegen eine Jiidin oder einen Juden richte, und
Lola sei aufgrund der Halacha selbst ja gar keine Jiidin, da ,,nur ihr Vater Jude
sei. [hr Anwalt meint darauthin zynischerweise:
Wen interessieren schon die Gesetze der Halacha? Die Gesetze der Halacha haben
die Nazis auch nicht interessiert. Du warst mit all den anderen nach rechts zu den
Duschen geschickt worden und Feierabend. Darum geht es und um nichts anderes.
Es tut mir leid, Lola, aber ich habe ehrlich gesagt genau dieses Urteil erwartet. Wir
leben in Deutschland. So wird das immer sein. (Winterndhe, 56)

Gerade in diesem ,,s0 wird das immer sein® liegt eine pessimistische — oder
vielleicht eher realistische — gesellschaftspolitische Annahme, die den gesamten
Roman prégt. Funk referiert damit vor allem auf Antisemitismus als ein Phé-
nomen, das sich in seinen konkreten Erscheinungsformen zwar immer wieder
wandelt, jedoch nie verschwindet oder wirklich zu bekdmpfen ist, mitunter auch,
weil es bzw. die Betroffenen zu wenig ernst genommen werden und das gesell-
schaftliche Bewusstsein dafiir fehle. Dementsprechend beschreibt Funk im ge-
samten ersten, in Deutschland angesiedelten Romanteil, wie Lola immer wieder
mit antisemitischen Aussagen im Bekanntenkreis konfrontiert wird (siche auch
Banki 2018, 176; Passmore 2020, 225-227; Slodounik 2023, 152-156) —,,Sétze,
die ,,man [...] auch in den Kommentarspalten auf den Onlineportalen der grof3en
deutschen Tageszeitungen lesen* oder die ,,man offen auf Abendessen horen
konnte, ,,ohne dass sich derjenige, der diese Sétze formulierte, dafiir schimen
musste” (Winterndhe, 37). Lola kiindigt aufgrund derartiger Aussagen schlie3-
lich auch (nach 489 Tagen) in der Agentur, fiir die sie als Fotografin tétig ist —
,»489 Tage neben und mit Antisemiten, die sich niemals als solche bezeichnen
wiirden. ,Man muss doch auch mal offen etwas sagen diirfen‘, hatte Viktoria
ihr hinterhergerufen, nachdem Lola den Meetingraum [nach ihrer Kiindigung]
verlassen hatte.“ (Winterndhe, 23) Wie Mirna Funk in einem Spiegel/-Interview
anmerkt, beziehen sich insbesondere die Schilderungen antisemitischer Vorfille
und AuBerungen in ihrem Roman auf eigene Erfahrungen, gerade um den mog-
lichen Vorwurf der Ubertreibung gegenzusteuern:

Der grofite Teil der Handlung ist fiktiv, aber all die antisemitischen Spriiche und

Ubergriffe, unter denen Lola leidet, habe ich tatsichlich selbst erlebt. Das war

mir beim Schreiben wichtig. Damit nicht am Ende jemand sagt: Das ist alles er-

funden, das gibt‘s in Wirklichkeit nicht. (...) Zwei Beispiele, die auch im Roman
stehen: Auf einer 6ffentlichen Veranstaltung haben zwei Bekannte, die von meinen
jidischen Wurzeln wussten, einen Hitlerbart auf ein gro3es Foto meines Gesichts
gemalt. Und in einer Umzugs-Konferenz in einem Biiro sal} ich einmal dabei, als
jemand ganz offen gesagt hat: Der jiidische Vermieter zeige eine ,,typisch jiidi-
sche* Figenschaft — Gier. (Becker 2015)



Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2 133

Lola selbst stofit hierbei zu keinem Zeitpunkt eine Unterhaltung iiber Is-
rael, Jiidisch-Sein etc. an oder provoziert gar bestimmte Reaktionen ihres Gegen-
iibers; es sind, wie Anna Spener herausarbeitet, ,,stets die deutschen [nichtjiidi-
schen] Figuren, die von ihr eine Positionierung in Bezug auf die Shoah, Israel
und Antisemitismus einfordern und die sie wiederum ebenso ungefragt, zumeist
noch vor der Frage nach ihren Ansichten, mit den eigenen konfrontieren* (Spe-
ner 2021, 42). Besonders bezeichnend hierfiir ist ein Abendessen Lolas mit ihrem
Bekannten Toni, beschrieben als ein Griin-Wiéhler, der gerne im Biosupermarkt
einkaufen geht und ,,sich selbst als politisch gebildet empfand, eher links als mit-
tig" (Winterndhe, 33) und im Laufe des Gesprachs zwangsweise auch auf Israel
und Palédstina zu sprechen kommt:

Und weil auch Toni Lolas Background nicht kannte, legte er ungehalten und offen

los: ,,Das ist ein Apartheidstaat, und jeder, der etwas anderes behauptet, liigt. Wie

konnen die Juden den Paldstinensern nur ein solches Unrecht zufiigen? Gerade sie
sollten es ja besser wissen. Aber was da in Gaza und hinter der Mauer der West-
bank passiert, ist nicht besser als Auschwitz.* (Ebd.)

Funk reproduziert hier anhand der Figur von Toni, den sie bewusst als nicht
rechts charakterisiert, ein in Bezug auf Israel sehr rekurrentes und gesellschaft-
lich durchaus verbreitetes Argumentationsmuster. Neben der sehr umstrittenen
Bezeichnung Apartheidsstaat fiir Israel betrifft dies vor allem die Gleichsetzung
der israelischen Politik mit der nationalsozialistischen, die gerade im deutsch-
sprachigen Raum oft auch als (unbewusste) Entlastungsstrategie mit Blick auf
die eigene Vergangenheit genutzt wird. (Salzborn 2014, 103-115; Holz, Hau-
ry 2021, 17) Aufgrund der Relativierung des Nationalsozialismus, die Floskeln
wie Gaza sei das ,,neue Auschwitz® oder die Paldstinenser die ,,neuen Juden®
zwangsweise bedingen, gilt eine derartige Gleichsetzung in der Forschungs-
meinung weitgehend auch als antisemitisch®. Wesentlich komplizierter wird es
jedoch in Bezug auf die Frage, was Aussagen zur israelischen Politik betrifft,
die keineswegs per se antisemitisch intendiert sein miissen. (Kiipper, Zick 2020)
Toni allerdings beschwert sich in seinem Redeschwall gerade dariiber, dass man
ja nichts tiber Israel sagen diirfe, ohne gleich als Antisemit gebrandmarkt zu wer-
den, dass man sich als Deutscher vielmehr immer schuldig fithlen miisse und es
sowieso immer nur um die ,,armen Juden* ginge, die nicht vergessen und den
,,b0sen Deutschen nicht verzeihen konnten und endlich einmal aufhéren sollten,
sich stdndig als Opfer zu inszenieren, zumal die Zahl von ,,sechs Millionen toten
Juden vielleicht doch ein bisschen libertrieben sei (Winternihe, 35). Auch in
diesem Wortschwall spiegelt sich eine Reihe an nahezu schon stereotyp antisemi-

> Siehe hierzu auch die ,,Arbeitsdefinition von Antisemitismus® der Holocaust Remem-
brance Alliance (IHRA 2016).



134 Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

tischen, aber nach wie vor im 6ffentlichen Diskurs rekurrenten Aussagen wider,
die — wie etliche andere dhnliche AuBerungen — die Bedeutung des Nationalso-
zialismus und des Zivilisationsbruchs der Shoah zunehmend in Frage stellen und
relativieren®. Lola kontert Toni darauthin vehement, wobei Funk diese Replik
wohl auch direkt an ihre deutschen, nichtjiidischen Leser:innen adressiert:

»Erstens geht es den Juden nicht darum zu vergessen, zweitens haben sie den
Deutschen lidngst verziehen, und das ist kein Widerspruch. Drittens wundere ich
mich immer wieder dariiber, dass Deutsche und deutsche Juden scheinbar in unter-
schiedlichen Zeiten leben. Fiir euch ist das alles gefiihlte dreihundert Jahre her.
Warum aber ist das alles fiir mich gerade erst passiert? Warum erinnert mich jeder
Besuch bei meinem GrofBvater daran? (...) Warum bin ich mein ganzes Leben
mit diesen Geschichten grofl geworden, von Menschen, die iiberlebt haben, von
Menschen, die ihre gesamte Familie verloren haben, und ihr nicht? (...) Ihr seid
alle mit GroBeltern aufgewachsen, die geschwiegen haben, und deshalb glaubt ihr,
dass das alles Schnee von gestern ist. Schnee von fucking gestern? Siebzig Jahre
sind Schnee von gestern, ja?* (Winterndhe, 35-37)

Die starke Dichotomie zwischen jiidischen und nichtjiidischen Deutschen,
die sich hieraus ergibt, durchzieht letztlich den gesamten Roman — Unterstiitzung
und Versténdnis erhilt Lola stets nur von jiidischen Figuren sowie sie auch se-
xuelle oder romantische Beziehungen nur mit jiidischen Méannern eingeht’, wéh-
rend sich nichtjiidische Figuren in erster Linie durch zum Ausdruck gebrachten
Antisemitismus oder Ignoranz diesem gegeniiber charakterisieren.

¢ Die Erfahrungen, die Mirna Funk anhand ihrer Protagonistin Lola schildert, decken sich
auch mit den Ergebnissen einer Studie der Agentur der Europdischen Union fiir Grundrechte
(FRA) von 2018 zu den Erfahrungen der jiidischen Bevolkerung mit Hasskriminalitit, Diskri-
minierung und Antisemitismus in der Europdischen Union. Die Erhebung wurde in zwdlf EU-
Mitgliedstaaten, darunter Deutschland, unter rund 16.500 Personen durchgefiihrt, die sich als
judisch betrachten: ,,Ein Vergleich der Erhebungen von 2012 und 2018 zeigt, dass die Befragten
Antisemitismus verstérkt als zunehmendes Problem in ihrem Wohnsitzland wahrnehmen. Ins-
gesamt gaben neun von zehn Befragten (89 %) bei der Erhebung von 2018 an, dass der Anti-
semitismus in den letzten fiinf Jahren in ihrem Land zugenommen hat. (...) Ihrer Einschétzung
nach ist der Antisemitismus im Internet und in den sozialen Medien am problematischsten (89
%), gefolgt vom Offentlichen Raum (73 %), den Medien (71 %) und der Politik (70 %). Zu den
hiufigsten antisemitischen AuBerungen, denen sie regelmiBig begegnen, ziihlen Sitze wie: ,Die
Israelis verhalten sich gegeniiber den Paléstinensern wie Nazis® (51 %), ,Juden haben zu viel
Macht® (43 %) und ,Juden nutzen die Holocaust-Opferrolle zu ihren eigenen Gunsten® (35 %).
(FRA 2018, 3)

7 Zum Verhiltnis von Sexualitit und Antisemitismus im Roman, das diese Dichotomie
ebenfalls miteinschliet und auch die Szene mit Toni um eine sexuelle Komponente erweitert,
siehe niher Slodounik 2023, 153-156.



Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2 135

3. Erweiterte Erinnerung

Dies steht symptomatisch fiir das Festhalten Funks an einer, wie Luisa Banki
es ausdriickt, ,,unversohnlichen Differenz zwischen jiidischer und deutscher Erin-
nerungskultur* (Banki 2023, 214). Wihrend Deutschland bei Funk das Vergessen
verkdrpert, fordern ihre jiidischen Figuren die Erinnerung ein — in der jiidischen
Religion ausgedriickt durch das Gebot ,,Zachor* (,,erinnere dich*) (Yerushalmi
1996, 24) — und représentieren dadurch ein wehrhafies jiidisches Gedéchtnis,
das sich einer zunehmenden Gleichgiiltigkeit dem Geschehenen gegeniiber ent-
gegenstellt. Erinnerung ist bei Funk allerdings globaler bzw. ,,multidirektionaler*
gedacht (Mueller 2021, 82; Passmore 2020, 227) und spielt auch im zweiten, in
Tel Aviv angesiedelten Romanteil eine wesentliche Rolle, nimmt hier aber vor
allem Bezug auf den Nahostkonflikt. Dessen Komplexitit versucht Winterndhe
sich anzundhern — gerade auch insofern, als dass Funk die schwierige inneris-
raelische Realitdt und Diversitit im Umgang mit der Paldstina-Frage vor Augen
fithrt und sie sich nicht auf ein vereinfachendes Schwarz-Wei3-Schema einlésst:
Lola beginnt kurz nach ihrer Ankunft eine Liebesbeziehung mit dem israelischen
Galeristen Shlomo, einem iiberzeugten Pazifisten, der gewissermallen paradig-
matisch die israelische Linke reprisentiert und sich fiir einen Frieden mit den
Paléstinenser:innen und eine Zweistaatenlosung einsetzt. Wie Lola jedoch spéter
von einem seiner Freunde erféhrt, ist Shlomo auch ein ehemaliger angehender
Elitesoldat, der wihrend der Zweiten Intifada als Mitglied der Golani-Brigade
im Westjordanland im Einsatz war. Unabsichtlich tdtete er dort — nachdem sei-
ne Einheit von paléstinensischen Jugendlichen angegriffen worden war — einen
Jungen durch ein Gummigeschoss, das diesen ungliicklich am Kehlkopf traf.
Shlomo leidet nach wie vor unter dem Bewusstsein und vor allem Schuldgefiihl,
einem anderen Menschen das Leben genommen zu haben, erzihlt Lola aber kein
Wort davon.

Das Schicksal des namenlos bleibenden Jungen wird im Roman mit jenem
von Mohamed Abu Khdeir verkniipft, einem 16-jdhrigen Paléstinenser aus Ost-
jerusalem, der am 2. Juli 2014 von einer Gruppe ultraorthodoxer Israeli entfiihrt
und lebendig verbrannt wurde. Die Téter behaupteten anschlieBend, der Mord sei
eine Reaktion auf die Entfiihrung und Ermordung von drei israelischen Jugend-
lichen (Naftali Fraenkel, Gilad Shaer und Eyal Yifrach) durch die Hamas am 12.
Juni gewesen, die als Rache fiir Khdeir wiederum mit einem Raketenhagel auf
Israel reagiert. (Shehadeh 2014) Shlomo bittet Lola mit ihm gemeinsam — aus
Solidaritdt mit der paldstinensischen Familie, die ihr Kind verlor — der Beerdi-
gung von Mohamed in Jerusalem beizuwohnen. Fiir ihn dient dieses aber eigent-
lich, wie Lola schnell bewusst wird, als Ersatz des Begrébnisses des von ihm
getdteten Jungen vor 13 Jahren, dessen Namen er nicht einmal kennt. Erst viel



136  Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

spéter berichtet er Lola in einer E-mail iiber diesen wahren Beweggrund, in der
zugleich auch der Titel des Romans explizit wird — das von Lola fiir Shlomo zum
Abschied kreierte Wort Winterndhe bringt eine gefiihlte Verbindung aufgrund
von Schuldgefiihlen, Reue, dem Nicht-Vergessen-Konnen zum Ausdruck, wie
Shlomo sie angesichts des jungen getoteten Paldstinensers empfindet:
Ich denke jeden Tag an den Jungen. Wirklich jeden Tag. Er ist weg. Asche, Staub,
Sand. Er lebt nur noch als Erinnerung. Natiirlich haben seine Eltern und die Men-
schen, die ihn wirklich geliebt haben, viel mehr Recht darauf als ich, an ihn zu
denken. Er sollte in ihnen weiterleben, nicht in mir. Nicht in seinem Morder. Aber
er ist durch meine Hand gestorben. Ich war das Letzte, das er bewusst wahrgenom-
men hat. Es gibt ein Band zwischen ihm und mir. (...) Dieses Band ist eine Win-
terndhe. Wir alle haben diese Winterndhe zu irgendjemandem oder irgendetwas.
Vermutlich wiirdest du noch weitergehen und sagen, das Leben ist durch diese
stindige Winternidhe geprégt. (Winterndhe 294-295)

Zugleich beschrankt Funk den in Israel angesiedelten Romanteil nicht auf
die Perspektive der Friedensbewegung, sondern scheint die Intention zu verfol-
gen, ihren deutschen Leser:innen, zumindest im Ansatz, einen Eindruck der Mei-
nungspluralitit der israelischen Bevolkerung zur Paléstina-Frage zu vermitteln.
Bezeichnend hierfiir ist etwa ein Streitgesprach Lolas — durch Shlomo fiir das
Leid der Paléstinenser:innen sensibilisiert — mit ihrem stark zionistisch gepréagten
GroBvater Gershom. Dieser hatte die Shoah als Jugendlicher in Paléstina iiber-
lebt, war nach 1945 nach Deutschland zuriickgekehrt und lie3 sich im Alter, nach
dem Tod seiner Frau Hannah, wiederum in Israel nieder. Wie an vielen Stellen in
Winterndhe niitzt Funk hierbei das Mittel des Dialogs, um iiber bestimmte Sach-
verhalte aufzukldren. So richten sich auch Gershoms Ansichten zu Gaza und zur
Hamas bzw. zu den Paldstinser:innen allgemein weniger an seine Enkelin Lola
(der diese ohnehin bekannt sein diirften), sondern an ein Lesepublikum, dem die
komplexe Lage in Nahost kaum vertraut ist und gleichen eher einem politischen
Geschichtsvortrag, denn einer Unterhaltung bei einem familidren Abendessen:

,Es ist doch so, es gab nie einen paléstinensischen Staat. Es gab das britische Man-
dat, das Jordanien und das jetzige Israel einschloss. Noch heute leben die meisten
Palistinenser in Jordanien. Im Ubrigen in Fliichtlingslagern. Wie lange wollen sie
noch in Fliichtlingslagern leben? Weitere siebzig Jahre? Hundert Jahre? Wir sind
nach dem Zweiten Weltkrieg auch geflohen. Und ist Israel jetzt ein Fliichtlingsla-
ger? Nein, weil wir Flucht kennen, und Flucht bedeutet eben nicht das Ende, son-
dern einen Neuanfang. Wenn man will natiirlich. Man entscheidet selbst, ob man
die Welt verantwortlich machen will und findet, sie schulde einem etwas, oder ob
man die Umsténde einfach akzeptiert. (...)

Lolale, da musst du gar nicht die Hénde vor das Gesicht legen. Das habe ich nicht
erfunden. Ich sage dir nur, wie es ist. Das gibt es iiberall in der Welt. Schau, wir



Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2 137

haben Gaza 2005 verlassen. Vollstindig. Was ist passiert? Die Fatah war an der
Macht, dann waren 2006 Wahlen, die Hamas hat gewonnen und alle Fatah-Mit-
glieder ermorden lassen. Das war die einzige Wahl in fast zehn Jahren. Und was
machen sie in Gaza? Raketen bauen, um sie auf Israel abzufeuern. Fast zwolftau-
send Raketen in weniger als zehn Jahren, die auf Israel abgefeuert wurden. Wie
soll man da angemessen reagieren, Lola? Wie? Wenn du eine andere Idee hast, sag
es mir. Wir warten alle sehnsiichtig. Aber nicht dieses illusorische linksradikale
Gerede: Die Paléstinenser wollen Frieden, das ist hier Apartheid, und wir unter-
driicken das paléstinensische Volk. Das ist nicht wahr. Die sind meschugge. Die
wollen uns umbringen und glauben, sie bekdmen dieses Stiick Land zuriick. Aber
das wird nicht passieren. Niemals. (Winterndhe, 159-160)

Zwar versucht Lola ihm angesichts dieser einseitigen Sichtweise zu kontern,
Gershom verweigert jedoch jede weitere Diskussion iiber Politik — wenige Tage
verstirbt er an einem Herzinfarkt, vermutlich ausgeldst durch nichtlichen Rake-
tenalarm. Eine Fortfithrung ihres Gesprichs bzw. eine ndhere Darlegung ihrer
Positionen wird somit verunmoglicht; vielmehr bleiben ihre unterschiedlichen
politischen Ansichten nebeneinander stehen und versinnbildlichen damit auf ge-
wisse Weise auch das Gespalten-Sein und Konfliktlinien innerhalb der israeli-
schen Gesellschaft.

4. Identititssuche und Gewalterfahrungen in Zwischen Du
und Ich

Auch Mirna Funks zweiter Roman Zwischen Du und Ich ist zu einem Grof3-
teil in Israel angesiedelt, beschéftigt sich jedoch nur am Rande mit israelischer
Politik, wenngleich er ebenfalls eine starke gesellschaftskritische und gewisser-
mafen ,,didaktische” Komponente enthélt. Wie in Winterndhe stellen jedoch
auch hier das Weiterleben mit den Bruchstellen in der eigenen Existenz, familia-
re Leerstellen, der Umgang mit Schuldgefiihlen und Scham wesentliche Motive
dar. Der Titel spielt an auf Martin Bubers religionsphilosophische Schrift Ich
und Du, der zufolge ein Mensch erst am Du zum Ich wird, am Dialog mit dem
Gegentiber und stindigem In-Beziehung-Zu-Anderen-Sein. (Buber 2008 [1923],
3—4) Zugleich werden die Pronomen ich und du in Funks Titel nicht dekliniert,
was eine gewisse Disharmonie andeutet. Diese ergibt sich aus dysfunktionalen
Bezichungen, die im Roman geschildert werden: Ahnlich wie Winterniihe be-
ginnt Zwischen Du und Ich mit der Protagonistin Nike Waldman, einer Jiidin in
den Dreiligern aus dem ehemaligen Ost-Berlin, die als Referentin beim Deut-
schen Akademischen Austauschdienst arbeitet. Als sie die Moglichkeit erhilt,
einen Kongress in Tel Aviv zu betreuen und fiir ein Jahr in der Stadt zu leben,



138  Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

beschlieft sie sich in Israel einbiirgern zu lassen. Diesem Schritt kdnnen jedoch
weder ihre jiidische GroSmutter Rosa, nach wie vor iiberzeugte Kommunistin,
noch ihre Mutter Lea, die nichts von jiidischer Religion oder ihrer eigenen jii-
dischen Herkunft wissen will, etwas abgewinnen. Wie auch in anderen, dhnlich
gelagerten Gegenwartsromanen® zu beobachten, ergibt sich angesichts dieser Fa-
milienkonstellation eine Leerstelle in Bezug auf jiidische Identitdt: Der zweiten
Generation, hier verkorpert durch Lea, wird ,,Unkenntnis, fehlendes Zugehorig-
keitsgefiihl und mangelndes Geschichtsbewusstsein vorgeworfen®, wiahrend die
dritte Generation, hier Nike, ,,ein wesentlich engeres Verhéltnis zur Vergangen-
heit und den eigenen Vorfahren hat* (Schirrmeister 2023, 34). Metaphorisch fiir
die fehlende Kenntnis jiidischer Traditionen von Seiten Leas (die bezeichnender-
weise mit einem nichtjliidischen Deutschen verheiratet ist) steht in Zwischen Du
und Ich eine Mesusa, die Nike ihrer Mutter als Geschenk mitbringt:

Lea setzte sich, stohnend, und wickelte die Mesusa aus. Sie hielt sie in der
Hand, drehte sie hin und her und fragte:

,,Was ist das?“

,,Eine Mesusa!*

,,Eine was?*

,,Eine Me-su-sa“

,Und?*

,Die macht ihr euch auBlen an den Tiirrahmen, damit euer Haus vor Bésem ge-

schiitzt wird.*

,,Bitte?*, fragte mein Vater.

,Das ist jiidische Tradition®, erklérte ich.

»Ach s0, sagte meine Mutter, schob die Mesusa von sich weg, nahm eine Gabel

und begann, ihren Kuchen zu essen. (Zwischen Du und Ich, 42-43)

Ist es in Bezug auf die Mesusa in erster Linie Ignoranz, die Lea zum Aus-
druck bringt, reagiert diese regelrecht aggressiv, als Nike ihr eroffnet, nach Israel
gehen zu wollen und fiir ihre A/lija ihre eigene Geburtsurkunde, sowie jene ihrer
Mutter und GroBmutter zu benotigen:

»Hast du den Verstand verloren?*, fragte Lea (...).

Meine Mutter stand auf, schob ihren Stuhl nach hinten — die Holzbeine quietsch-
ten laut auf den Bodenkacheln — und ging ins Wohnzimmer.

Als sie zuriickkam, hielt sie drei Dokumente in der Hand, die sie mir wortlos auf
den Schof} warf. Meine Geburtsurkunde, ihre und Rosas.

,Danke®, sagte ich und suchte die Papiere sofort nach den Worten Jude oder

8 Siehe etwa Johanna Adorjan. 2009. Eine exklusive Liebe. Miinchen: Luchterhand; Eva
Lezzi. 2020. Beni, Oma und ihr Geheimnis. Berlin: Hentrich & Hentrich; Ramona Ambs. 2013.
Die radioaktive Marmelade meiner Grofimutter. Mossautal: U-Line; Deborah Feldman. 2014.
Exodus. A Memoir. New York: Blue Rider Press (Schirrmeister 2023).



Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2 139

Jiidisch ab, denn das musste darauf ausgewiesen sein (...). ,,Da steht ja nirgends
Jude oder jiidisch.

,»Wie bitte?, fragte meine Mutter veréchtlich.

,Da steht nirgendwo, dass wir Juden sind.*

., Wieso sollte das auch vermerkt sein? Das sind in der DDR erstellte Geburts-
urkunden. Religion spielte keine Rolle. Und das tut sie in meinem Leben auch
heute noch nicht, falls dich das interessieren sollte, Nike.“ (Zwischen Du und
Ich, 44)

Nikes Suche nach den Urkunden, die ihre jiidische Identitdt belegen sollen,
steht hier paradigmatisch fiir ihre generelle Suche nach einer Zugehorigkeit, die
ihr innerfamilidr nie vermittelt wurde — hochgradig symbolisch erscheint daher,
dass auch die in der DDR ausgestellten Dokumente die jiidische Herkunft ihrer
Familie verleugnen. In dem intergenerationellem Konflikt, den Funk hier um-
reifdit, spiegeln sich somit zugleich die schwierigen historischen Umsténde des
Judentums in der DDR wider, auf die im Roman nur {iber Anspielungen einge-
gangen wird’: Jiidisches Leben war im sozialistischen Deutschland zwar nicht
vollkommen inexistent, die jiidischen Gemeinden sahen sich jedoch starken poli-
tischen Repressionen ausgesetzt (insbesondere in den Anfangsjahren bis 1953),
hatten mit einem massiven Riickgang an Mitgliedern zu kdmpfen (sowohl auf-
grund von Flucht von Juden und Jiidinnen in den Westen als auch aufgrund von
Angst vieler, ihren Glauben offen zu leben) und litten unter dem enormen Man-
gel an zur Verfligung stehender Infrastruktur (wie rituelle Gegenstidnde, kosche-
re Lebensmittel, rabbinische Ausbildungsmoéglichkeiten und Begleitung, ...).
(Talabardon 2021) Obgleich oder gerade da, wie etwa Susanne Talabardon dar-
legt, die ,,weit iiberwiegende Mehrzahl der in der DDR verbliebenen Jiidinnen

% Am deutlichsten kommt dies in folgendem Dialog zu Beginn des Romans zum Ausdruck,
als Nike ihre GrofSmutter Rosa besucht und von ihr wissen mdchte, wie sie einen Vortrag Nikes
zu ,,Juden in der DDR* im Berliner Jiidischen Museum fand. Wie an vielen Stellen in Funks
Romanen werden die Leser:innen {iber das Mittel des Dialogs auch hier ,,didaktisch aufgeklart®,
wodurch das Gesprich einen eher artifiziellen Charakter erhalt:

,»Wie fandest du meinen Vortrag eigentlich?

,Den iiber die nicht jiidischen Juden der DDR?* (...) Dafiir, dass du keine DDR-Jiidin bist,
weilit du ziemlich viel. Das ganze Menora- und Weihnachtsbaum-Gerede hat mir gefallen. Dass wir
uns iiber den Holocaust definiert haben. Dass wir gekommen sind, um eine Art Herzls Altneuland
in der DDR aufzubauen. Dass wir gekommen sind, weil wir Kommunisten waren und dafiir unser
Jidischsein verleugnen mussten.*

,,Wie war das fiir dich, als sie 1976 Biermann ausbiirgerten?*

,Der Anfang vom Ende.*

,,Aber trotzdem bist du nicht in die Jiidische Gemeinde eingetreten. Warum?*

,,Weil ich Kommunistin bin, deswegen. Meine Identitat hat nichts mit der DDR zu tun.*

,,Na ja. Der Griindungsmythos der DDR hat dir bei deiner Identititsfindung sehr geholfen. Kein
Opfer sein zu miissen. Widerstandskdmpferin, Antifaschistin sein zu kénnen.*

,Niemand ist gerne Opfer.“

,Ja, das stimmt. Niemand ist gerne Opfer Oma.* (Zwischen Du und Ich, 21-22)



140  Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

und Juden areligios sozialisiert war und ,,langst jede Bindung an die Tradition
ihrer Vorfahren aufgegeben® hatte, verstirkte sich nach dem Zusammenbruch
der DDR ,,in der Generation der Kinder und Enkel der Wunsch, die verloren ge-
gebene jldische Identitéit zuriickzugewinnen (ebd.). Dementsprechend ordnet
sich Funks Schreiben auch ein in eine noch weniger erforschte Tendenz in der
deutschen Gegenwartsliteratur, die Shoah-Traumata, die Auseinandersetzung mit
dem Nationalsozialismus und durch DDR-Sozialisation bedingte intergeneratio-
nelle Verwerfungen miteinander in Verbindung setzt (siche etwa Héhnel-Mes-
nard, 243-24419),

In Zwischen Du und Ich gelingt es Nike schlieBlich iiber einen entfernteren
Verwandten die in Paris ausgestellte Originalgeburtsurkunde ihrer Gromutter
Rosa, die wihrend des Zweiten Weltkriegs im franzdsischen Exil zur Welt kam,
zu erhalten und ihre Einbiirgerung in Israel durchzufiihren. Dies ermdglicht ihr
gegen Ende des Romans das in ihrer Familie vorherrschende Schweigen zum
Schicksal ihrer UrgroBmutter Dora, die mit ihrer Tochter Rosa vor den National-
sozialisten nach Frankreich geflohen, nach der Besetzung des Landes dort aber
der Shoah zum Opfer gefallen war, zu durchbrechen: Im Archiv der Shoah-Ge-
denkstétte Yad Vashem in Jerusalem wird ihr ein Polizeibericht aus Toulouse aus-
gehéndigt, der wie Nike spéter iiber ein Telefonat mit ihrer GroBmutter erfahrt,
von dieser nach Jerusalem gebracht worden war, um dafiir zu ,,sorgen, dass die
Erinnerung an sie nicht erlischt, dass der Bruch, der ihr Leben kennzeichnete,
sichtbar wird* (Zwischen Du und Ich, 295). Nike tritt damit — im Sinne des Titels
Zwischen Du und Ich — iiber die Archivakte in einen transgenerationellen Dialog
mit ihrer Familie, der ihr auf herkdbmmlichem Weg verwehrt geblieben war:

Dora war von Préfekturangestellten oder Polizisten in ihrer Wohnung in Toulouse

vergewaltigt und anschlieBend erwiirgt worden. Wie viele Ménner es gewesen wa-

ren, wusste man nicht. Der Polizeibericht sprach von zwei. Gefunden hatte man
sie nie. Nach ihnen gesucht wahrscheinlich auch nicht. Die Informationen, die
in Doras Akte zu finden waren, blieben Annahmen, die durch Zeugenbefragun-
gen entstanden waren. Eine dieser Zeuginnen war Rosa. Die dreijdhrige Rosa,
die sich wihrend des Vorfalls unter dem Bett ihrer Mutter versteckt hatte. (...)

Ohne die Nazis kein Toulouse, ohne Toulouse keine Vergewaltigung, ohne Verge-

waltigung kein Mord, ohne Mord eine andere Rosa, ohne Mord eine andere Lea,

ohne Mord ein anderes Ich. Das war alles, woran ich denken konnte. (Zwischen

Du und Ich, 257)

19 Neben Mirna Funk (im vorliegenden Fall Winterncihe) stiitzt Carola Héhnel-Mesnard
ihre Analysen auf folgende Werke: André Herzberg. 2015. Alle Nihe fern. Berlin: Ullstein; Ka-
thrin Schmidt. 2016. Kapoks Schwestern. Koln: Kiepenheuer & Witsch und Jana Hensel. 2017.
Keinland. Ein Liebesroman. Gottingen: Wallstein (Hahnel-Mesnard 2020, 243-260).



Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2 141

Dieser Bruch, der Doras Existenz abrupt ausloschte, den zugleich weder ihre
Tochter noch ihre Enkelin auszusprechen vermdgen, impliziert auch die trans-
generationelle Weitergabe von Traumata bis hin zu Nike. Dies ist insofern kei-
neswegs ungewdohnlich, als dass traumatische Erlebnisse sich insbesondere auch
durch innerfamilidres Schweigen, durch das Erzeugen eines ,,Geheimnisses*
nicht nur im Unterbewusstsein der nachfolgenden Generationen festsetzen, son-
dern sich ihre Wirkung unter diesen Bedingungen sogar verstiarken kann (Hé&h-
nel-Mesnard 2020, 246). In Zwischen Du und Ich manifestiert sich dies iiber den
Umstand, dass Nike nicht nur unter den ererbten innerfamilidren Verwundungen
leidet, sondern selbst erneut reale, von Méannern ausgehende Gewalt erlebt und
sich in ihr damit — wenn auch auf andere Weise — fortsetzt, was bereits ihrer Ur-
groBmutter angetan wurde:

Als 18jéhrige wurde Nike zum Opfer ihres damaligen Partners Sascha, der
sie iber einen ldngeren Zeitraum hinweg physisch und psychisch schwerstens
misshandelte und mittlerweile als verheirateter, dreifacher Familienvater unweit
von ihr in Berlin ein beschauliches Leben fiihrt. Die Leser:innen erfahren jedoch
nur sukzessive von Nikes Traumatisierung und ihren Hintergriinden, als wére die
Erzéhlerin selbst nicht in der Lage, sich von Beginn an ihren Erinnerungen zu
stellen. Erst {iber eine Verkniipfung mit der Thematisierung von Gewalt gegen
Frauen an sich eroffnet sich ihnen die Leidensgeschichte der jungen Frau, wobei
Funk stellenweise erneut auf den fiir sie charakteristischen didaktisch-erklédren-
den Stil zuriickgreift''. Als Nike in Tel Aviv an einer von ihrer Arbeitskollegin
mitorganisierten Demonstration gegen Femizide teilnimmt, gerét sie von dadurch
geweckten Erinnerungs-Versatzstiicken in Panik und verldsst die Veranstaltung
abrupt:

Ich sank auf eine kleine Mauer, die den Garten eines Wohnhauses abgrenzte, und

legte mich auf den feuchten Stein. (...) Mein Herz schlug schnell. Bilder blitzten vor

" Luisa Banki schreibt hierzu in ihrer Rezension zu Zwischen Du und Ich treffender-
weise: ,,Funk arbeitet in ihrem Roman wie auch in ihrer Publizistik unermiidlich daran, einem
mehrheitsgesellschaftlichen deutschsprachigen Lesepublikum nicht allein eine Vorstellung ihrer
judisch-feministischen Position zu vermitteln, sondern einen allgemeineren Blick auf Diffe-
renzen, auf Erfahrungen der Benachteiligung, Ausgrenzung oder Misshandlung aufgrund von
Geschlecht, Aussehen, religiser oder kultureller Zugehorigkeit zu ermoglichen. Diese didakti-
sche Absicht ist wertvoll, wird im Roman aber teilweise so offensichtlich, dass die literarische
Qualitét leidet. Wenn etwa Statistiken zu héuslicher Gewalt in Dialoge eingebaut werden oder
ein Gesprich iiber den Genozid in Ruanda sich recht unverhohlen als musterhaftes Beispiel fiir
einen selbstkritischen Umgang mit weilen Privilegien und Unwissenheiten geriert, dann wird
der Roman unter der Hand zu Gebrauchsliteratur, die den Leser*innen ,,wokeness* weniger
,eintrichtert® als ,einhdmmert.* (Banki 2021) Zugleich sollte an dieser Stelle jedoch angemerkt
werden, dass Funk sich selbst keineswegs als ,,woke* definiert und sich insbesondere vehement
gegen woke, postkoloniale Sichtweisen auf Israel ausspricht. (Schmidt 2021)



142 Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

meinem inneren Auge auf. Ich sah Sascha. Und ich sah mich auf der Treppe vor un-
serer Wohnung, die ich hinuntergestiirzt war. Ich sah Saschas drei Freunde, wie sie
im Tirrahmen standen und verdchtlich auf mich herabschauten. ,,Jetzt steh schon
aufund bleib da nicht so opfermaBig liegen. Er hat es doch nicht so gemeint. Selbst
schuld, wenn du ihn provozierst, sagten sie, ohne Angst davor, sterben zu miissen.
Ich wei nicht genau, wie lange ich dort lag, aber irgendwann stand ich auf
(...).Jm Warmen und Trockenen sitzend, googelte ich nach Hdusliche Gewalt
Deutschland und fand eine Studie, die kurz zuvor herausgegeben worden war.
Einhundertvieruigtausend Frauen hatten im Jahr 2017 eine gewalttitige Hand-
lung angezeigt, und einhundertsiebenundvierzig Frauen waren ermordet worden.
Ich fing an zu rechnen. Dreihundertdreiundachtzig Frauen am Tag. Sech-
zehn Frauen pro Stunde. Alle vier Minuten meldete eine Frau einen Akt héus-
licher Gewalt. Alle vier Minuten sal} in irgendeiner bescheuerten Polizeiwa-
che in Deutschland eine Frau — trdneniiberstromt oder trdnenfrei, weil unter
Schock — vor einer Beamtin, die ihr Fragen stellte, ohne ihr Leben am Ende
leichter machen zu konnen. Ich dachte an all jene Frauen, die in dieser Sta-
tistik nicht auftauchten, weil sie nicht jeden Akt hduslicher Gewalt gemel-
det hatten. Ich dachte an mich. Ich dachte daran, wie stark ich gewesen war
und wie schwach zugleich. Wie verdngstigt, wie verzweifelt, wie einsam. (...)
Ich suchte nach Verurteilungen wegen hdiuslicher Gewalt, fand aber keine aus-
sagekriftige Statistik, sondern las nur Artikel zu Verhandlungen, die es in lokale
Zeitungen geschafft hatten. Was diesen Frauen passiert war, war auch mir passiert.
Was all die anderen Frauen daran hinderte, vor Gericht zu gehen, hatte auch mich
daran gehindert: die Angst davor, vor der Verhandlung oder nach der Freilassung
aus Rache ermordet zu werden. Dass die Téter dazu in der Lage waren, wussten
wir langst. (Zwischen Du und Ich, 130-131)

Zwar beginnt Nike in Israel intensiv iiber ihre Erfahrungen zu reflektie-
ren und ldsst sich im Zuge dessen auch ihre Schneidezéhne, die ihr Sascha in
Folge einer versuchten Vergewaltigung teilweise ausgeschlagen hatte, neu rich-
ten — eine offensichtliche Metapher fiir das erhoffte Verheilen alter seelischer
Bruchstellen. Jedoch gerit sie bald darauf erneut in eine Beziehung, die in einer
Gewalteskalation ihr gegeniiber endet. In die Erzdhlung dieser anfangs harmo-
nisch-romantisch wirkenden Liebesgeschichte fligt Funk eine weitere Ebene von
Gewalterfahrung ein, die den Roman zum einen nahezu von Extremen iiberladen
erscheinen ldsst, zum anderen jedoch die Omniprisenz von Gewalt und deren
oftmalige gesellschaftliche Tabuisierung symbolisiert: Als Nike iiber Instagram
den vierzigjahrigen Noam — Hebréisch fiir Sanftmut — kennenlernt, erscheint die-
ser zundchst, seinem Namen gemél, wie ein sanftmiitiges Gegenstiick zu Sascha.
Jedoch erféhrt bis zum Ende des Romans keiner der beiden von den belastenden
Geheimnissen und Traumata des anderen. Dieser von Anfang der Beziehung an
angelegte Konflikt spiegelt sich auch im formalen Aufbau wider, in dem Kapitel



Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2 143

aus Nikes Sicht (erzdhlt in der ersten Person) durchgehend mit jenen aus Noams
Sicht (durch einen personalen Erzéhler in der dritten Person) alternieren: Noam —
selbst Enkel von deutschen Shoah Uberlebenden — lebt gemeinsam mit seinem
gewalttatigen, misogynen und kleinkriminellen Onkel Asher in einer herunterge-
kommenen Tel Aviver Wohnung. Sein einziger Lebensunterhalt besteht im Ver-
fassen einer wochentlichen Kolumne fiir die israelische Tageszeitung Haaretz,
bei der er jedoch aus verletztem Stolz und Eitelkeit kiindigt, nachdem der Chef-
redakteur sich weigerte, einen seiner Texte abzudrucken. Sein karger Lebensstil
(oft nimmt er tagelang kaum Nahrung zu sich, da er keinen Hunger empfindet)
scheint jedoch nicht nur auf Geldmangel, sondern auch tiefliegende psychische
Verwundungen zuriickzufiihren sein, die ihm eine ausreichende Selbstfiirsorge
verunmoglichen: Als kleines Kind wurde Noam nach dem Tod seines Vaters von
seiner Mutter verlassen, die ohne ihn in ihr Geburtsland Deutschland zuriickkehrte
und von Asher in Obhut genommen — nicht nur war er dort dessen regelméafigen
und bis in die Gegenwart andauernden Priigelattacken ausgesetzt, sondern wurde
auch von einem alten Schulfreund seines Onkels, zu dem er ihn ins Basketball-
training schickte, liber lingere Zeit hinweg sexuell missbraucht. Nichtsdestotrotz
oder gerade dadurch bedingt schafft Noam es bis zum Ende nicht, sich finanziell
und emotional aus der Abhdngigkeit Ashers zu befreien — nicht fiir sich selbst,
und auch nicht fiir seinen eigenen kleinen Sohn Amit, mit dessen Mutter er nie
zusammenlebte und den er nur sehr unregelmiBig an Wochenenden sieht. Ebenso
findet er keinen Anschluss mehr zu seiner eigenen Mutter Miri, die vor einigen
Jahren nach Tel Aviv zuriickkehrte und seither wieder den Kontakt zu ihm sucht.
Bei einem gemeinsamen Abendessen mit ihr, Nike und Noam ertrégt er die —
eigentlich harmonische — Situation nicht lénger, verlasst wiitend das Restaurant
und fliichtet sich in Nikes Wohnung, in der er seit einigen Wochen lebt und wo
er sich aufgrund fehlenden eigenen Geldes von ihr aushalten lésst. Als sie ihm
jedoch bei ihrer Riickkehr vorsichtig eréffnet, dass das ,,so nichts werden kénne*
zwischen ihnen, eskaliert die angespannte Lage vollends: Den Gedanken nicht
ertragen kdnnend, von Nike verlassen zu werden, wirft ihr an den Kopf, sie eine
,damliche Nutte. Wie meine Mutter. Wie es alle Frauen sind*“ (Zwischen Du und
Ich, 285). Nike packt daraufhin all seine Sachen, um ihn hinauszuwerfen, wih-
rend Noam nicht mehr fahig ist, seine liber Jahre aufgestaute Wut zu kontrollie-
ren und beginnt, die Wohnung zu verwiisten:
Er wollte zerspringen vor Wut. Es knallte in seinen Ohren. Er horte die Detona-
tionen an verschiedenen Stellen seines Gehirns. (...) Er wollte sich aus diesem
Korper heraus 16sen, aber das ging nicht. Thm blieb nichts anderes iibrig, als den
Explosionen ein Ventil zu geben. Die Energie musste nach drauflen. (...) Noam
sprang mit voller Wucht auf den glésernen Sofatisch, der unter ihm zerbrach. Wii-
tend packte er die Teekanne, die Nike auf dem Sideboard neben der Eingangstiir



144 Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

abgestellt hatte, und warf sie auf die Galerie. Die Teekanne zerschellte an der
grauen Briistung. Noams Schreien wurde nur durch vereinzeltes Ein- und Ausat-
men unterbrochen. Er glaubte, die Splitter, die die Detonationen in seinem Korper
hinterlieen, flogen durch seinen gedffneten Mund in die Welt. Er hob einen Stuhl,
der am Schreibtisch stand, in die Luft und schleuderte ihn auf die Galerie. Nike
duckte sich. Der Stuhl riss die Deckenlampe mit sich, die iiber Nikes Kopf kaputt-
ging. (Zwischen Du und Ich, 285 —286)

Erst die von Nike verstdndigte Polizei kann Noam schlieBlich zu Boden rin-
gen und ihn von noch Schlimmerem abhalten. Wahrend Nike sich am néchsten
Morgen an Bekannte — Mitorganisatorinnen der Demonstration gegen Femizi-
de — wendet, mit ihrer Hilfe die Wohnung aufrdumt und von diesen vor allem
emotional gestiitzt wird, wird Noam von Asher gegen Kaution von der Polizei-
station abgeholt. In ihrer gemeinsamen Wohnung erleidet er einen Lahmungsan-
fall und bleibt, unféhig sich zu bewegen, hilflos liegen, was zugleich das offene
Ende des Romans markiert. Hieran wird zudem deutlich, dass Mirna Funk — wohl
auch feministisch motiviert — ihrer weiblichen Protagonistin wesentlich mehr
Entwicklungspotenzial, Selbstreflexion und Handlungsféhigkeit zuschreibt; der
mdnnliche Gegenpart Noam hingegen bleibt gefangen in seinen Traumata, sicht
sich nicht in der Lage, Hilfe zu suchen oder nur iiber das Erlebte zu sprechen,
sabotiert sich bedingt durch verletzten Stolz, Scham und Angst selbst, was ihn
letztlich auch nicht mehr davor bewahrt, gegen Nike gewalttitig zu werden.

5. Abschliefende Bemerkung

Wihrend Winterndhe den Fokus vor allem auf duflere Ereignisse legt, zeit-
gendssischen Antisemitismus offen anspricht und versucht, einen Einblick in die
komplexe israelische Lebensrealitit zu geben, geht es in Zwischen Du und Ich
starker um innere Vorginge — individuelle Verwundungen, Scham, Gebrochen-
Sein, Traumata. In beiden Romanen spielt jedoch strukturelle Gewalt eine we-
sentliche Rolle — verbale Gewalt in Form von antijiidischen AuBerungen in der
deutschen Gesellschaft, durch den Nahostkonflikt bedingte Gewalt, Gewalt ge-
gen Frauen, sexuelle und sexualisierte Gewalt, die Shoah als hochster Kulmina-
tionspunkt politischer Gewalt. Das Ausgeliefert-Sein dieser Gewalt gegeniiber,
die sich immer wieder reproduzierenden Manifestationen von Feindseligkeit und
Ermichtigung iiber andere, Antisemitismus und Misogynie bis hin zu Terror und
Krieg lassen bei Funk letztlich keinen Wandel zu. Vielmehr sind es die dadurch
bedingten Briiche, die daraus auch resultierenden Lahmungen und Handlungs-
unféhigkeiten, Scham- und Schuldgefiihle, Schweigen und Geheimnisse, die ins
Zentrum ihrer Aufmerksamkeit und literarischen Bearbeitung riicken.

Die hohe Aktualitit, die ihrem Schreiben dabei zugrunde liegt und ihre Ro-
mane, Artikel und Essays auch zu zeithistorischen Quellen macht, zeigt sich tra-



Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2 145

gischerweise einmal mehr in der seit dem 7. Oktober 2023 eskalierten Gewalt
in Nahost'?. Hinzu kommt ein weltweit erneut aufflammender Antisemitismus,
unter dem Mirna Funk auch personlich zu leiden hat. Ein tatsdchlicher Wandel
scheint — trotz einer sichtlich gewachsenen medialen und politischen Aufmerk-
samkeit der Problematik gegeniiber — auch in dieser Hinsicht fern. So ist es nur
bezeichnend, dass Funk im Dezember 2023 im Zuge eines Interviews mit der
NZZ auf die Frage, ob sie noch Hoffnung habe, antwortete:
Seit zehn Jahren diskutiere ich o6ffentlich iiber Antisemitismus. In Deutschland
gibt es eine Handvoll Juden, die 6ffentlich sprechen. Wir kriegen Morddrohungen,
wir kriegen die krassesten Nachrichten. Seit dem 7. Oktober habe ich mich in
meiner Wohnung verschanzt. Es kostet so viel Energie, diese Arbeit zu leisten und
sich gleichzeitig mit dem Schmerz der neusten Ereignisse beschéftigen zu miissen.
Wozu? Fiir wen? Es wird ja nicht besser. Deswegen habe ich es satt. Wie ganz
viele innerhalb der jiidischen Community. (Wagner, Ribi 2023)

Nichtsdestotrotz bleibt die Autorin medial sehr aktiv — iliber diverse Pos-
tings, Interviews, Essays, der Teilnahme an Diskussionsrunden sowie iiber ein im
Februar 2024 veroffentlichtes Sachbuch zu jiidischer Ideengeschichte und ihren
Beziigen zur Gegenwart: Ahnlich wie Von Juden lernen (dtv 2024) sind auch
Winterndhe und Zwischen Du und Ich als komprimierte Produkte ihrer aktivisti-
schen Tétigkeit bzw. als eine Art ,,Aufkldrungsbiicher* oder ,,aktivistisch-didak-
tische Literatur zur Bewusstseinsbildung zu betrachten, die in einer alltagsnahen
Sprache und an ein breiteres Publikum gerichtet, gesellschaftspolitische Fehl-
entwicklungen aufgreifen und bis in ihre schmerzhaftesten Aspekte ausleuch-
ten. Zugleich stellen die konsequente mediale Positionierung Mirna Funks als
judische Stimme, das Ankniipfen an zentrale, die deutsche Gesellschaft pragende
Diskurse und die mehrheitsgesellschaftlich anschlussfahige Aufbereitung in Ro-
manform eine nicht zu unterschédtzende Publikations- und Verkaufsstrategie dar.

LITERATURVERZEICHNIS/ REFERENCES

Banki, Luisa. 2018. ,,Actuality and Historicity in Mirna Funk’s Winterndhe.” In German
Jewish Literature after 1990, Katja Garloff / Agnes C. Mueller (Hrsg.). Camden House.

Banki, Luisa. 2021. ,,Herkunft als Erinnerung. Geschichte und Gegenwart bei Mirna Funk
und Marina Frenk.“ In Re-Claim! Postmigrantische Diskurse der Aneignung, Jara
Schmidt / Jule Thiemann (Hrsg.). Neofelis.

Banki, Luisa. 2023. ,,Rachekunst. Unversohnlichkeit als literarischer Topos deutschsprachi-
ger jiidischer Gegenwartsliteratur.” In Literarische Interventionen im deutsch-jiidischen

12 Konkret geht es hierbei um die beispiellosen Massaker an der israelischen Zivilbev-
Olkerung und brutalen Vergewaltigungen israelischer Frauen durch Hamas-Kadmpfer, die nach
Gaza entfiihrten israelischen Geiseln sowie auch um die israelische militdrische Reaktion im
Gaza-Streifen und um die verantwortungslose Haltung der Hamas ihrer eigenen Bevolkerung
gegeniiber.



146  Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

Versohnungsdiskurs seit 1945, Robert Forkel / Bianca Patricia Pick (Hrsg.). Transcript.

Banki, Luisa. 2021. ,,Bruchstellen. In ,Zwischen Du und Ich® erzéhlt Mirna Funk von der
Macht der Vergangenheit iiber die Gegenwart.” Literaturkritik von ,,Zwischen Du und
Ich®, von Mirna Funk. Literaturkritik.de, April 26. https://literaturkritik.de/public/re-
zension.php?rez_id=27843.

Buber, Martin. 2008. Ich und Du. Reclam.

Embacher, Helga, Edtmaier, Bernadette, Preitschopf Alexandra (Hrsg.). 2019. Antisemitis-
mus in Europa. Fallbeispiele eines globalen Phinomens im 21. Jahrhundert. Bohlau.

FRA — Agentur der Européischen Union fiir Grundrechte. 2018. Erfahrungen und Wahrneh-
mungen im Zusammenhang mit Antisemitismus. Zweite Erhebung zu Diskriminierung
und Hasskriminalitit gegeniiber Jiidinnen und Juden in der EU. Zusammenfassung.
https://fra.europa.eu/sites/default/files/fra_uploads/fra-2018-experiences-and-percepti-
ons-of-antisemitism-survey-summary_de.pdf.

Hihnel-Mesnard, Carola. 2020. ,,Holocaust und transgenerationelle Traumatisierung in
Narrationen der Post-DDR-Literatur.” In Trauma-Erfahrungen und Storungen des
,Selbst‘. Mediale und literarische Konfigurationen lebensweltlicher Krisen, Carsten
Gansel (Hrsg.). De Gruyter.

Hirsch, Marianne. 2012. The Generation of Postmemory: Writing and Visual Culture after
the Holocaust. Columbia University Press.

Hueck, Carsten. 2015. ,,Familienroman: ,Winterndhe‘. Eine deutsch-jiidische Zustandsbe-
schreibung.” Deutschlandfunkkultur, August 3. https://www.deutschlandfunkkultur.de/
familienroman-winternache-eine-deutsch-juedische-100.html.

International Holocaust Remembrance Alliance. 2016. ,,Arbeitsdefinition von Antisemitis-
mus.“ https://holocaustremembrance.com/resources/arbeitsdefinition-antisemitismus.

Holz, Klaus / Haury, Thomas (Hrsg.). 2021. Antisemitismus gegen Israel. Hamburger Edi-
tion HIS.

Bundeszentrale fiir politische Bildung. 2020. ,,Antisemitische Einstellungsmuster in der
Mitte der Gesellschaft.” https://www.bpb.de/themen/antisemitismus/dossier-antisemi-
tismus/322899/antisemitische-einstellungsmuster-in-der-mitte-der-gesellschaft/.

Lombard, Jérome. 2022. , Halacha, wer gehort dazu?.” Jiidische Allgemeine, Januar 19.
https://www.juedische-allgemeine.de/juedische-welt/wer-gehoert-dazu/.

Michaelis-Konig, Andree. 2019. ,,Topoi der Globalisierung in einer jiidisch-deutschen Ge-
genwartsliteratur der Migration.” In Globalisierungsdiskurse in Literatur und Film des
20. und 21. Jahrhunderts, Ulrike Stamm / Ewa Wojno (Hrsg.). Lang.

Mueller, Agnes C. 2021. ,,Germans, Migration, and Holocaust Memory in Contemporary
Literature.” In The Holocaust Across Borders. Trauma, Atrocity, and Representation in
Literature and Culture, Hilene S. Flanzbaum (eds.). Lexington Books.

Nagelschmidt, Ilse. 2022. ,,Hybride Identititen. Autofiktionale Texte von jiidischen Auto-
rinnen der Dritten Generation nach der Shoah.* In Jahrbuch fiir Internationale Germa-
nistik. Wege der Germanistik in transkultureller Perspektive. Akten des XIV. Kongresses
der Internationalen Vereinigung fiir Germanistik (IVG). Band 2, Laura Auteri / Natascia
Barrale / Arianna Di Bella / Sabine Hoffmann (Hrsg.). Peter Lang.

Passmore, Ashley A. 2020. ,,Transit and Transfer: Between Germany and Israel in the
Granddaughters’ Generation.” In The Palgrave Handbook of Holocaust Literature and
Culture, Victoria Aarons / Phyllis Lassner (Hrsg.). Macmillan.



Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2 147

Bundeszentrale fiir politische Bildung. 2021. ,Israclbezogener Antisemitismus. Formen,
Geschichte, empirische Befunde.*. https://www.bpb.de/themen/antisemitismus/dossier-
antisemitismus/326790/israclbezogener-antisemitismus/.

Rutka, Anna. 2017. ,,,Annehmen. Akzeptieren. Damit leben. Nicht vergessen. Sich erin-
nern.* Subversive Erinnerungsverschiebungen der Post-Shoah-Generation in Mirna
Funks Roman Winterndhe (2015).“ Tematy i Konteksty 12: 372-385.

Salzborn, Samuel. 2014. , Israelkritik oder Antisemitismus? Kriterien fiir eine Unterschei-
dung.” In Antisemitismus. Geschichte, Theorie, Empirie, Samuel Salzborn (Hrsg.). No-
mos.

Schirrmeister, Sebastian. 2023. ,,Von Liicken und Briicken. Leerstellen, Abwesenheiten und
narrative Nihe in Texten der dritten Generation.“ Yearbook for European Jewish Lite-
rature Studies 10 (01): 27-40.

Schwarz-Friesel, Monika, Friesel, Evyatar / Reinharz, Jehuda (Hrsg.). 2010. Aktueller Anti-
semitismus: ein Phdnomen der Mitte?. De Gruyter.

Shehadeh, Raja. 2014. ,, The meaning of Mohamed Abu Khdeir’s murder.“ The New Yorker,
Juli 09. https://www.newyorker.com/news/news-desk/the-meaning-of-mohamed-abu-
khdeirs-murder.

Slodounik, Rebekah. 2023. ,.German, Jewish, and Female: Encounters with Antisemitism
in Mirna Funk‘s Winterndihe (2015) and Deborah Feldman‘s Uberbitten (2017).* Femi-
nist German Studies 39 (01): 147—-172.

Spener, Anna. 2021. ,,,Unsere Rache ist unsere Existenz. Unsere Waffe ist die Sprache.
Zum desintegrativen Potenzial von Mirna Funks Roman Winterndhe.“ Die Fédden neu
verkniipfen. Linke Narrative flir das 21. Jahrhundert. Undercurrents — Forum fiir linke
Literaturwissenschaft 16: 40—43.

Bundeszentrale fiir politische Bildungm 2021. ,,Jiidisches Leben in der DDR.* https://www.
bpb.de/shop/zeitschriften/izpb/juedisches-leben-348/juedisches-leben-348/341615/jue-
disches-leben-in-der-ddr/.

Yerushalmi, Yosef Hayim. 1996. Erinnere Dich! Jiidische Geschichte und jiidisches Ge-
ddchtnis. Wagenbach.

QUELLEN FUR DIE BEISPIELE/ SOURCES OF EXAMPLES

Bundeszentrale fiir politische Bildung. 2021. , Mirna Funk: ,Meiner Tochter soll es anders
gehen‘.  https://www.bpb.de/themen/deutschlandarchiv/339355/mirna-funk-meiner-
tochter-soll-es-anders-gehen/.

Becker, Tobias. 2015. ,,Roman-Autorin Mirna Funk ,Ubergriffe habe ich selbst erlebt .
Der Spiegel, Juli 23 https://www.spiegel.de/kultur/literatur/mirna-funk-winternache-au-
torin-ueber-antisemitismus-in-deutschland-a-1044870.html.

Funk, Mirna. 2014. ,,Antisemitismus, Ohne mich.” Die Zeit. Zeitmagazin 50, Dezember
04. https://www.zeit.de/zeit-magazin/2014/50/antisemitismus-deutschland-mirna-funk.

Funk, Mirna. 2015. Winterndihe. Fischer E-Books. Kindle-Version.

Funk, Mirna. 2021a. Zwischen Du und Ich. dtv

Funk, Mirna. 2021b. ,,Am Ende eines langen Weges.* Die Zeit. Zeitmagazin 47, November
23. https://www.zeit.de/zeit-magazin/2021/47/mirna-funk-autorin-juedische-identitact-
mutter-gemeinde.

Funk, Mirna. 2022. ,,Achtung Triggerwarnung, aber nur fiir Juden!* Welt, August 24.



148  Journal for German and Scandinavian Studies Year V (2025), Thematic issue, Vol. 2

https://www.welt.de/kultur/plus240607377/Mirna-Funk-ueber-Scholz-Abbas-und-die-
Juden-Enteignung-des-Holocausts.html.

Schmidt, Till. 2021. ,,Autorin iiber modernen Antisemitismus: ,Woke? No fucking way
Taz, July 13. https://taz.de/Autorin-ueber-modernen-Antisemitismus/!5784415/.

Wagner, Leonie C., Ribi, Thomas. 2023. ,,Wie reden in Zeiten von Hass, Wut und Ohn-
macht? Ein Paldstinenser und eine Jiidin im Gespréich.” Neue Ziircher Zeitung, Dezem-
ber 05. https://www.nzz.ch/feuilleton/gaza-krieg-und-deutsche-erinnerungskultur-mir-
na-funk-und-abdul-kader-chahin-im-gespraech-1d.1767502.

¢

< Dr. Alexandra Preitschopf
Department of History

Faculty of Culture and Educational Sciences
University of Klagenfurt

UniversititsstraBe 65-67

9020 Klagenfurt, AUSTRIA

E-mail: alexandra.preitschopf@aau.at



	KEIN WANDEL IN SICHT? MIRNA FUNKS SCHREIBEN 
ZWISCHEN DEUTSCHLAND UND ISRAEL, 
ERINNERUNG, GEWALTERFAHRUNG UND NEUEM 
ANTISEMITISMUS
Alexandra Preitschopf
Alpen-Adria-Universität Klagenfurt (Österreich)

