
Journal for German and Scandinavian Studies Year III (2023), Volume 3

„GRENZE“ ALS TOPOS

IN DER JÜNGSTEN BULGARISCHEN LITERATUR

Nikolina Burneva

Великотърновски университет „Св. Св. Кирил и Методии“̆ (България)

„THE BORDER“ AS TOPOS IN RECENT BULGARIAN LITERATURE
Nikolina Burneva

St. Cyril and St. Methodius University of Veliko Tarnovo (Bulgaria)

doi.org/10.60055/GerSk.2023.3.166-176

Abstract: Meistens wird der locus mit historischer Semantik aufgeladen, der semiotische 
Ketten und kollektive Einstellungen erwachsen. Die Erweiterung der semantischen Valenz des 
Begriffs um konzeptuelle Elemente als Merkmale zeitgenössischer soziologischer und 
psychologischer Marker begründet empathisch einprägsame Interpretationen von 
Schlüsselkomplexen des migrierenden Ich, die z. B. Kapka Kassabovas „Grenze“ (2017), 
„Östlich vom Westen“ (2011) von Miroslav Penkov und „Leben in den Felsen“ (2018) von 
Maria Laleva aufdecken. Die Synergie von narrativer und stilistischer Eigenart wird 
systemtheoretisch beleuchtet, um Schlussfolgerungen über aktuelle ästhetische und 
kultursoziologische Epistemen zu begründen: Zivilisationsskepsis, Vergangenheitsdeutungen, 
individuelle und kollektive Identitätsentwürfe.

Bulgarische Herkunft und die Beobachterperspektive von Emigranten – die Spezifik 
dieser Weltsicht(en) steht im Fokus der Studie, als Lebenserfahrung von migrierenden 
Persönlichkeiten in der gegenwärtig globalisierten Zivilisation.

Schlüsselwörter: Grenze, Narrativ, Kassabova, Penev, Laleva

Abstract: The locus is usually charged with historical semantics, which gives rise to 
semiotic chains and collective attitudes. The expansion of the term’s semantic valence to 
include conceptual elements as characteristics of contemporary sociological and psychological 
markers justifies empathetically memorable interpretations of key complexes of the migrating 
ego, which e.g. “Border” (2017) by Kapka Kassabova, “East of the West” (2011) by Miroslav 
Penkov and “Life in the Rocks” (2018) by Maria Laleva revealed. The synergy of narrative and 
stylistic character is examined from a system-theoretical point of view in order to justify 
conclusions about current aesthetic and cultural-sociological epistemes: skepticism about 
civilization, interpretations of the past, individual and collective identity designs.

Bulgarian origin and the observer perspective of emigrants – the specifics of this world 
view(s) are the focus of the study, as life experience of migrating personalities in the currently 
globalized civilization.

Keywords: border, narrative, Kassabova, Penev, Laleva

166

https://doi.org/10.60055/GerSk.2023.3.166-176


Списание „Германистика и скандинавистика“ Година III (2023), брой 3

So wird gegenwärtig das räumlich-territoriale Verständnis von Grenze als 
geopolitische Abgrenzung (Inklusion-Exklusion, Differenzbildung, 
Identitätssichеrung, nationale Zugehörigkeit) immer mehr in Frage gestellt. Es wird 
verlagert auf ein kulturell-symbolisches Verständnis von Grenze als kulturelle Ord- 
nungsgröße, als soziale Praxis und als diskursive Konstruktion (Austausch, Hybri- 
dität, Verhandlung, „bordering practices“). Die Vorstellung von Grenze als Linie 
wird dabei ersetzt durch Grenze als Zone des Übergangs, als Kontakt- und Verhand- 
lungszone.

Doris Bachmann-Medick

Mit dieser Begründung fordert die deutsche Literatur- und Kulturwissenschaftlerin eine 

Erneuerung des Begriffs „Grenze“ „als kulturwissenschaftliche Analysekategorie“ an 

(Bachmann-Medick 2012). Sie visiert dabei sowohl die sozialen Kommunikationssysteme im 

21. Jahrhundert als auch die aktuellen Ordnungsschemata, die dem so oft und vielfältig 

angewendeten Begriff den Status einer „methodische[n] Perspektive für jegliches 

kulturwissenschaftliches Arbeiten“ verleihen. Diese Interpretation ist der relativ späte 

Widerhall einer Umwertung der traditionellen, hauptsächlich räumlich und politisch 

aufgefassten Kategorie, wie sie schon in der Römischen Antike als limes begrifflich festgelegt 

worden war. Aus der Fülle diesbezüglicher theoretischer Klarstellungen und Umdeutungen seit 

den 1990er Jahren sei hier eine kleine Auswahl kurz kommentiert, um jene Aspekte 

herauszulesen, die im Folgenden an Beispielen aus der bulgarischen Literatur der letzten 

Jahrzehnte weitergedacht und -entwickelt werden.

Eine der einfacheren Erweiterungen des elementar-räumlichen Sinns von „Grenze“ ist 

seit eh mit dem interkulturellen Aspekt verbunden, der jeder Begegnung von kollektiven oder 

individuellen Subjekten beiderseits der jeweiligen Trennlinie eigen ist. Zu Recht behandelt das 

Handbuch interkulturelle Germanistik „Grenze“ als einen der Rahmenbegriffe interkultureller 

Kompetenz und Fokus der kognitiven Erfassung von kollektiven Stereotypen, die sich oft 

feindlich gegenüberstehen (Wierlacher / Bogner 2003). Zu Recht verweist der diesbezügliche 

Artikel auf die langsame, aber nachhaltige Metaphorisierung des Wortes, um diese ggf. 

kontradiktorische Semantik von „Grenze“ hervorzuheben, aber auch zu legitimieren (Koštálová 

2003, 240). Unter Bezugnahme auf Hegel („innere Bestimmtheit auf etwas“), Fichte („das 

vollendete Sichbegreifen des Ich“), Immanuel Kant und Jaspers (Durchbruch zur wirklichen, 

auf Transzendenz hin durchsichtigen Existenz oder aber zum Selbstverlust) hebt die Autorin 

die geradezu entgrenzte Interpretation des Rahmenbegriffs in einer von Krisen und Mobilität 

erschütterten Welt hervor. Migration, Umweltbelastung und ökonomische Risiken werden zwar 

nur gestreift, aber gleichsam als Generatoren von Limitierungspolitiken angesehen:

167



Journal for German and Scandinavian Studies Year III (2023), Volume 3

Je häufiger und je mehr Grenzen aufgehoben oder überschritten werden und je mehr das, was 
sie jeweils gegeneinander konturieren, ihre identifizierbaren Umrisse verliert, desto 
entschiedener scheint an ihnen festgehalten zu werden. Infolge wachsender vielfacher 
Entfremdungen innerhalb der global verwestlichten Lebenswelt beginnt man, die Grenze 
gleichsam als eine der letzten Werte, als Anhaltspunkt einer neuen Identitätssuche zu 
verteidigen. Nach dem Fall der Ideologien und angesichts der immer einheitlicheren 
weltumspannenden Ökonomie und Kommunikation wird individuelle und kollektive Identität 
in kulturellen Wurzeln und Traditionen entdeckt. (Koštálová 2003, 241)

Letztendlich wird diese noch den Mustern aus dem vorigen Jahrhundert stark angelehnte 

Interpretation in der systemisch abstrahierenden Klassifizierung aufgehoben, wenn 

Grenzerfahrungen aufgeteilt werden in „Die Grenze in uns“, „Die Grenze um uns“ und „Über 

die Grenze hinaus“ (Wasmer 2014). Damit sind die Bereiche Ethik, Ökologie und Ökonomie 

anvisiert, und das komplexe Begriffsbild legt nahe zu versuchen, die vielschichtigen 

Applikationen in eine ästhetisch kalkulierte und quasi unverbindlich anmutende Narration zu 

überführen. Erinnert sei dabei der innovatorische kunstgeschichtliche Impuls von Gerhard 

Plumpe und dessen Appell, „das 'Werk' als symbolisch generalisiertes 

Kommunikationsmedium des Kunst- und Literatursystems zu behandeln, wobei wir das 'Werk' 
als symbolisch generalisiertes Medium mit keiner seiner empirischen – etwa goethezeitlichen 

– Ausprägungen verwechseln, sondern als jenen ‚Magneten‘ verstehen wollen, der aus aller 

möglichen Kommunikation literarische Kommunikation aussortiert“ (Plumpe 1995, 257).

Diesen Versuch unternehmen eine Reihe bulgarischer Erzählungen und Romane, denen 

die politische Wendezeit um 1989 eine reiche empirische Erfahrung und den Anlass zu 

methodischen Reflexionen über die historischen Semantiken auch des Grenze-Begriffs gibt. 

Kapka Kassabova zum Beispiel, Jahrgang 1973, wandert mit den Eltern schon 1989 nach 

Neuseeland aus, nach dem Studium in Literatur und kreativem Schreiben siedelt sie nach 

England, in die schottischen Highlands über, um sich relativ schnell einen Namen zu machen 

als Erzählerin über das Randgebiet Osteuropa. Ihr Roman „Grenze“ (bulg. 2017) ist eines unter 

mehreren Büchern, in denen sie mehrere Phänomene beleuchtet. Auf der Oberfläche des Textes 

liegt eine recht einfache, übersichtliche Handlungsebene der Reise einer urban sozialisierten 

Ich-Erzählerin (die oft durch biografische Details als die Schriftstellerin selbst identifiziert 

werden dürfte) in das entlegene, sagenumwobene und kulturgeschichtlich multikulturelle 

Grenzgebiet des Strandzha-Gebirges zwischen Südost-Bulgarien und Griechenland bzw. der 

Türkei. Dionyssos und Orpheus, die thrakischen Kultstätten und die vielfachen Überbleibsel 

der Jahrhunderte alten osmanischen Kolonisierung, die Spuren des realsozialistischen Regimes 

und die jüngsten geopolitischen Veränderungen liegen wie ein Flicken-Teppich über dem

168



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година III (2023), брой 3

eigentlichen Geschehen und der eigentlichen Grenzerfahrung, die in der Tiefenstruktur des 

Textes verborgen und vom geduldigen Leser aufzudecken sind. Sie sind in den einzelnen 

Episoden der Reise enthalten, die kleine Impressionen, Gespräche mit Leuten, Beschreibungen 

von verschlafenen Winkeln im Gebirge oder von Gott und Menschen vergessenen 

Ansiedlungen darstellen. Die unaufdringliche Absage an das – auch realiter nicht gegebene – 

Raum-Zeit-Kontinuum regt sachte das Bewusstsein von Diversität narrativer Bausteine bei 

deren gleichzeitiger Kompatibilität untereinander an und vermittelt den Impuls zum 

Hinterfragen jeder Grenzbeobachtung.

Alis Kaffeestube – der Chronotopos der nachhaltigen Flüchtigkeit

Aus der Fülle solcher Episoden sei der Besuch der Ich-Erzählerin in Alis Kaffeestube 

aufgegriffen, um zu veranschaulichen, wie viele gegenwärtig brandaktuellen Themen hier 

scheinbar unbesorgt angesprochen, ausgewertet und in die Mosaik der „Grenze“ eingefügt 

werden. Alis Kaffeestube ist ein paradoxaler Ort. Sie liegt am abgetretenen Pfad zwischen 

Bulgarien und Griechenland, das schon seit römischen Zeiten Schmuggler und Schlepper 

benutzen – ein Chronotopos des Übergangs. Bemerkenswert ist, dass nicht die 

zusammengewürfelten Besucher aus allen Ethnien der Region im Fokus stehen, sondern das 

Interieur (finstere kleine Räume mit abgeschabten Möbeln), die Requisite (Brett- und 

Kartenspiele, Kaffee- und Teetassen auf urigen Tabletts) und das Geld als das allmächtige 

Medium der Durchlässigkeit aller Grenzen.1 Bemerkenswert ist auch, dass sich der 

Grenzübergang fast zwingend mit dem Thema der Migration verbindet, wobei sich die 

Bewegung der Menschenströme nicht als zielgerichteter Zug vom Ort des Aufbruchs zum 

Zielland darstellt, sondern – viel zu oft – als Kreislauf: vom Ausgangspunkt über die Ankunft 

knapp vor der Grenze und dann zurück in die Nähe des Ausgangpunkts verdrängt, von 

Schleppern des Geldes beraubt oder vom Grenzschutz aufgefangen und abgeschoben oder 

erkrankt und zurückgeblieben… Dieses Sich-im-Kreise-Drehen taucht die schönen 

Landschaftsbilder in eine melancholische Beleuchtung, die an sich freundlichen Menschen in 

die Aura schicksalsergebener Depression. Auch drückt es den alltäglich wiederholten 

Tätigkeiten den Stempel einer sinnlos laufenden Mechanik auf, die nicht die eigentlichen und 

eigenen Lebensziele bedient. Auch der Drogenhandel, die fast einzige Beschäftigung in der 

Region, erscheint als Nebensache, Unwesentliches und wie im Selbstlauf erfolgend. Zwar 

werden durch die Erwähnung von Kurden und Flüchtlingen aus Irak und Syrien die

1G. Plumpe, der jedem Subsystem der Gesellschaft ein spezifisches Medium zuschreibt, betrachtet Geld als das 
Medium des Wirtschaftssystems und der ihm eigenen Kommunikationspraktiken. (Plumpe 1995, 257)

169



Journal for German and Scandinavian Studies Year III (2023), Volume 3

realpolitischen Umstände zitiert, aber auch das streift eher beiläufig das (Nicht-)Geschehen im 

Roman.

Es bleibt dem Leser überlassen, diese Details durch eigenes Hintergrundwissen richtig 

einzuordnen in ein Weltbild, das sich als Kaleidoskop von Lebensart-Fragmenten darstellt. 

Kühne Tropen verstärken diesen Eindruck: das Leben der Migranten ist „beschissen“, die 

Kaffeestube steht in der dicken Luft des hoffnungslosen Wartens auf die Grenzüberführung 

„wie ein Schnellkochtopf“ unter Druck, selbst die Brücke auf der Route Rom – Konstantinopel 

ist als nachhaltig stabile Verbindung aus Urzeiten ein aufschlussreicher Kontrapunkt zur 

Flüchtigkeit der Gegenwart. So wird die Kette von Episoden unmerklich aufgehoben in ein 

überzeitliches, naturhaftes Universum, in dem sich die lebendigen Menschen nur zu kurz 

aufhalten. Auch ein Stückchen urbaner Kultur zeigt sich beiläufig, und zwar im namentlich 

erwähnten Svilengrad, das Sachkundigen als lokales Zentrum unlauterer Geschäfte dicht am 

Rande des Kriminellen bekannt ist. Die Welt der Menschen erscheint inmitten einer unvergäng- 

lichen Natur als nur provisorisches Beiwerk, und nur den wenigsten unter ihnen gelingt es 

gelegentlich auf einen Gipfel zu steigen, um die türkischen Leute auf den Tabakfeldern „hinter 

der Grenze [zu beobachten], die sowohl im Osten, aber zugleich im Westen liegt“ (Kassabova 

2017, 193). Allusionen dieser Art sind nicht nur für Kapka Kassabovas Romane 

charakteristisch. Vielmehr sind sie ein beliebtes rhetorisches Mittel für viele bulgarische, ja 

vielleicht auch osteuropäische Autorinnen und Autoren, den historischen Ernst der geschicht- 

lichen Wenden, der sehr mühevollen Übergänge von einem politischen Regime ins 

(gegenteilige) andere und der permanenten Überwindung von Hürden und Grenzen ironisch zu 

brechen und wenn nicht zu entschärfen, so wenigstens zu relativieren.

Dеrselben herbeigeholten Kompatibilität zwischen semantischen Valenzen der 

Himmelsrichtung (türkisches Territorium liegt östlich vom Erzählerstandort) und der 

politischen Ordnung (die Türkei gehört weltpolitisch zum „Westen“, während die erzählten 

Figuren in der realsozialistischen Isolation des „Ostens“ leben) begegnen wir oft in der 

bulgarischen Literatur.

Der Fluss – ein Chronotopos der zersplitterten Familialität

Miroslav Penev geht als Student für mehrere Jahre in die USA und erregt Aufsehen mit 

seinen preisgekrönten Erzählungen, ähnlich wie Kapka Kassabova. Auch der Band „Östlich 

vom Westen“ (2011) ist dem osteuropäischen Ost-West-Narrativ gewidmet. Im Kontext 

unseres Artikels empfiehlt es sich, die Titelerzählung im Band genauer zu betrachten. Penevs 

Erzählmanier unterscheidet sich wesentlich von Kassabovas Stil, vor allem durch die

170



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година III (2023), брой 3

formallogisch begründete Abwicklung der Sujets, den Zusammenhalt der erzählten Zeit in 

überschaubaren, definierten Räumen, die den Aufbau einer kohärenten fiktiven Welt 

ermöglichen.

In der Erzählung „Östlich vom Westen“ erzeugt – wie bei Kassabova – die 

chronologisch dargestellte, schlichte Handlung wenig Spannung. Die zwei Liebesgeschichten 

sind recht oberflächlich vorgestellt, in geradezu voraussehbarer Abwicklung auf ein trauriges 

Ende hin, die Charaktere sind von Anfang an klar umrissen. Anders als im oben kommentierten 

Roman ist der Ich-Erzähler hier weniger durch seine Perspektive am Geschehen beteiligt und 

fungiert oft als Beobachter von Lebensart und Umwelt. Empathie erweckt die Narration auch 

hier durch die Requisite mit historischer Referenz: die Tracht der Großmutter, die sie von ihrer 

Großmutter übernommen und ihrerseits als Hochzeitsgeschenk an die Enkelin vererbt hat; die 

silbernen Ohrringe als bestes Schmuckstück in der Familie und Zeichen der liebevollen 

Übergabe der Tradition von einer Generation an die nächste; der Acker, den Vater und Sohn 

Hand in Hand bearbeiten, um „das Biest Leben am Rachen zu packen“ (Penev 2011, 33 u.a.m.). 

Aber auch: die Levis-Jeans der zwei Mädels, die Sneakers der Schwester, das Rosenöl – alles 

Schmuggelwaren, die den globalen Bruch bei gleichzeitig unumgänglicher Verbindung von Ost 

und West als Gesellschaftsformationen markieren. Und der Fluss – die Grenze schlechthin, um 

die sich die Intrigen winden.

Erneut ist das geschichtliche Hintergrundwissen und das historische Bewusstsein des 

Lesers gefragt, um an diesen Requisiten die Jahrhunderte alten Konfrontationen, wechselhaften 

Grenzziehungen, das Erbauen und Verwüsten von materiellen Ressourcen, Leidenschaften wie 

Leiderfahrungen abzulesen, die für diese Grenzzone zwischen Titos Jugoslawien bzw. Serbien 

(bis zum beginnenden 20. Jh. selbstverständliches bulgarisches Territorium) und dem nach den 

Weltkriegen reduzierten Bulgarien charakteristisch sind. Der nicht namentlich genannte Fluss 

erscheint als eine Metapher für die fluktuierenden Umstände im transregionalen politischen 

Machtspiel und dem sozialen Leben. Er ist ein Objekt der Landschaft, aber auch ein Marker mit 

vielfacher semantischer Valenz. Ursprünglich ist er ein Spiel- und Begegnungsort für Kinder 

und Erwachsene. Dann wird er zum Trennstreifen zwischen beiden Teilen des Dorfes – dem 

bulgarischen und dem serbischen, eine nicht durchlässige Sperre zwischen beiderseits wohnhaf- 

ten Familienangehörigen und Verwandtschaften – eine systempolitische Wand zwischen „Ost“ 

und „West“ als Teilen einer im kalten Krieg erstarrten Welt.

Diese Grenze ist nicht zufällig ein Fluss – gerade das Wasser bringt als Fluid die 

metaphorische Bedeutung der Subversion mit. Der junge Ich-Erzähler und seine Schwester 

treffen sich immerzu im Fluss mit ihren Geliebten vom mittlerweile verbotenen „Ausland“, und

171



Journal for German and Scandinavian Studies Year III (2023), Volume 3

so erscheint der Grenzfluss auch als Reservat der Liebe. Das Ausländische des anderen Ufers 

erzeugt auch die dramatische Spannung und die Tragik des Geschehens, denn der ortsfremde, 

frisch eingetroffene Grenzsoldat wird die Verlobten Elitsa und Boban bei ihrem heimlichen 

Treffen erschießen; in der Folge vergeht auch die Mutter vor Kummer, der Vater verfällt der 

Trinksucht; der Ich-Erzähler selbst verliert seine Geliebte Vjara (als Nennwort: „Glaube“) für 

Jahre aus den Augen, um am Ende eine lang ersehnte und dennoch gescheiterte Begegnung mit 

ihr erleiden zu müssen. Die einfache, banale Familiengeschichte wird als narrativer Rahmen 

verwendet, um am empfindsamen Sujet die Menschenfeindlichkeit machtpolitischer 

Grenzziehungen zu zeigen.

Unter dieser gewohnten wie existenziell wichtigen Bedeutungsschicht wird auch die 

effektive Unterwanderung von „Grenze“ durch „Geld“ als Medium für Interessenvertretung 

aufgezeigt. Sowohl die Grenzhüter am bulgarisch-serbischen Fluss als auch die 

Finanzkontrollen in beiden Ländern sind unter den Bedingungen institutionell verhinderter 

Kommunikationen korrumpierbar, wodurch die so definitiv gesetzte Grenze dennoch 

durchlässig wird – für sich Liebende, für Trödler und Schieber. Ein – vielleicht als 

selbstverständlich vorausgesetzter – nicht weiter ausgebauter, aber angedeuteter Faktor der 

Subversion ist auch die familiale Zugehörigkeit der Menschen von Hüben und Drüben. Zwar 

geht sie mit der Zeit ein, aber das kollektive Gedächtnis an die gemeinsam gefeierten 

Hochzeiten und Jahrmärkte bleibt als kleine Glut unter der bedrückenden Unwegsamkeit der 

Grenzregion erhalten.

Die Felsen – ein Chronotopos der Selbst-Konstruktion

Keine besonders aufregende Landschaft dient als Kulisse einer mythopoetischen 

Narration in Maria Lalevas Roman „Leben in den Felsen“ (2018). Oberflächlich gesehen, ist 

das eine Aussteiger-Idylle mit harten Kanten, eine Komposition wie Kontrapunkt zu den oben 

kommentierten zwei Beispielen. Bemerkenswert ist, dass dieses Buch das mit Abstand meist 

verkaufte der letzten Jahrzehnte wurde, nach Angaben der größten bulgarischen 

Buchhandlungskette „Helikon“. Bemerkenswert auch, dass es das Debüt einer bislang als 

Dichterin und Drehbuchautorin bekannten jungen Frau ist, die nach eigenen Angaben keine 

Anstalten getroffen habe, zur Starautorin zu werden. Dieser Roman illustriert eine uns 

zeitgenössische Interpretation von „Grenze“. Es mutet paradoxal an, aber es ist gerecht, das 

Genre als fantasy zu bezeichnen. Denn nicht nur die narrative Struktur des Textes, auch die 

ideellen Botschaften der Fiktion sind in einer Harmonisierung von traditionell absoluten 

Gegensätzen begründet.

172



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година III (2023), брой 3

Die generelle Ideenaporie besteht in der Entgrenzung des Begriffs für Grenze. Das Buch 

verlässt die gewohnte semantische Valenz von geopolitischen, soziologischen, ökonomischen 

Differenzierungen von Menschen und Objekten. Die Grenzziehungen gehen in andere 

Richtungen – zum einen, in die Tiefe der menschlichen Psyche, wo sich die Selbst- 

Bewusstwerdung mit einer Dekonstruktion der Persönlichkeit beschäftigt; zum anderen, in die 

Transzendenz, in das kosmogonische Ganze des Universums, wo das Selbstempfinden der 

Menschen aufgehoben wird in die Wahrnehmung des Großen Ganzen der Welt.

Gewiss ist das auch eine Utopie, aber eine (post-)moderne, die erst durch das Sich- 

Ausgrenzen von der banalen Alltäglichkeit des Pragmatischen ermöglicht wird. Der Türke 

Demir, der alkoholisierte Schauspieler Mikhail, die gottlose armenische Luise und die alte 

Magierin und Hellseherin Nastassia aus Mazedonien – sie alle haben sich aus der Gesellschaft 

herausgenommen, sind „in die Felsen“ gegangen, um in der milden Stille dieser von Gott 

geschaffenen Einsiedelei ihre freundschaftliche Familie zu gründen: fern von Normen und 

Zwängen, aber in sich uneinig, angespannt und suchend. Die Ankunft der jungen, dem Tod 

geweihten Marina mit ihrem kleinen Sohn Pavel erbringt den dramaturgisch notwendigen 

Impuls für den Beginn der Geschichte, aber auch hier ist die äußere Handlung nicht die 

ausschlaggebende Charakteristik der Narration. Auch hier ist die Abwicklung eines Geschehens 

nur loser Rahmen für die eigentlich tragfähige Ebene des Romans – das innere Wesen des 

Menschen und die internen Spannungen, die aufzuarbeiten sind. „Im Roman geht es um den 

Weg zu unseren Grenzen. Wenn du da bist und etwas tun musst. Meine Botschaft an die Leser 

ist: Wir sind unsere eigenständig getroffene Wahl, kein anderer hat weder Schuld noch 

Verdienst an unserem Scheitern und unseren Siegen außer wir selbst“. (Tsvetkova 2019, Übers. 

von mir, N.B.).

„Leben in den Felsen“ […] ist ein Roman über die Beziehung des Menschen zum Tod, zur 
Familie, zu den Freundschaften, den Verlusten, den Entschlüssen. Über dеn riesigen 
Unterschied zwischen Glauben und Religion. Über die Illusionen, die ängstliche Flucht vor 
Veränderungen, über das Festhalten am Verflossenen, über unsere Trennungen und 
Verletzungen. Über allerliebste Dinge, die jedem von uns unterwegs passieren und unsere Tage 
schön beleuchten oder in schwarze Besorgnis tauchen. (Laleva 2018, Übers. von mir, N.B.).

Das felsige Exterieur verschafft die Bedingung für die sachte Einführung auch weiterer 

Differenzen: Sozopol ist ein real existierendes locus in Bulgarien und beliebter Urlaubsort an 

der Schwarzmeerküste, in der Fiktion ist es aber als topos interessant – ein Labor, in dem die 

Zusammenführung von grundsätzlich Unvereinbarem versucht wird. Nach mancher Legende 

bergen die reell bestehenden Felsen (Ausläufer des Balkan-Gebirges) in ihren verwinkelten

173



Journal for German and Scandinavian Studies Year III (2023), Volume 3

Gängen antike Tempel und Kultstätten, sie sind erweitert auch durch sagenumwobene Tunnel, 

die zur „unteren Erde“ überleiten, zu ihrer eigenen Sonne und anderen, mit unsichtbaren 

Kräften und wundervollen Fähigkeiten begabten Menschen. Die Welt der Felsen erscheint 

somit nur die eine Seite des fiktiven Universums, deren andere in der Tiefenstruktur liegt und 

aufzufinden ist. Aufgehoben ist dieses Universum in einer allgegenwärtigen, göttlichen Liebe.

Dieser Roman hebt sich ab vom Gros der belletristischen Darstellungen der Grenze- 

Problematik. Die wichtigste Differenz besteht in der (gelegentlich fast zwanghaften) Harmoni- 

sierung von aporetisch sich gegenüberstehenden Kategorien der gewohnten Weltbilder. Aber 

auch: von einer frivolen, ausgesprochen alternativen Auffassung von Familialität und Ehe. Und 

hier erscheint eine Grenze, die aus dem Freiheitsimpetus des fantasy erwächst: die a priori 

gegebene Konkurrenz von Blut und Geist. Aufschlussreich ist die Selbstinterpretation der 

Autorin:

Immer grausamer wird dieser Konflikt, denn die Welt verändert sich innerhalb von Tagen, und 
alte, stagnierte und ganz dem Ego, der Materie und dem Geistlosen untergeordnete Modelle 
zerfallen, um unwiederbringlich zu verschwinden. Die Banden des Blutes können auch herrlich 
sein, wenn die durch sie verbundenen Menschen auf einer Welle liegen, in einem Rhythmus 
vibrieren. Aber immer mehr beginnen die Menschen, sich nach einem anderen Prinzip zu 
gruppieren und das ist die Frage […]: Wachse ich in dieser Beziehung? Es ist kein Zerfall der 
Familie, es ist ein Zerfall der Demagogie und der Einschränkung des Sich-Befreiens von alten 
Modellen, Vorurteilen und Lügen. Und Gott sei Dank! (Kyuchukova 2021, Übers. von mir, 
N.B.).

Zusammenfassung

Der Überblick von nur drei Titeln dürfte keine verbindlichen Verallgemeinerungen 

erlauben.2 Das Anliegen der angebotenen Kommentare ist vielmehr, die „Grenzsoziologie als 

Beobachtung zweiter Ordnung“ (Vobruba 2006, 215) in ihrer belletristischen Anwendung zu 

veranschaulichen und unsere diesbezüglichen Beobachtungen mitzuteilen:

2 Einen faktologisch fundierten Abriss, der auch das Grenz-Problem behandelt, bietet Aretov (Aretov 2009).

Die Frage nach der ethnischen bzw. nationalen Zugehörigkeit scheint in den Texten 

dieses Jahrhunderts nicht zentral zu stehen und verliert dementsprechend sein begrenzendes 

Potential.

Mit Vorliebe betrachtet werden Grenzregionen gerade zu den südlichen und 

südwestlichen Nachbarländern. Es ist eine lokale Besonderheit des kollektiven Gedächtnisses, 

dass ein Großteil der Bevölkerung in Bulgarien Nachkommen der Tausenden von Flüchtlingen 

aus den enteigneten Territorien um Thessaloniki und Edirne sind.

174



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година III (2023), брой 3

Historiografische Exkurse fehlen in diesen Narrativen. Die Schriftsteller:innen 

schreiben als Migranten in ihrer Zweitsprache, aber sie schreiben über ihr Herkunftsland; sie 

wenden sich an Bulgarien-Kundige.

Zugleich fügen sie die heimischen Topoi in den globalen Kontext ein, die lokale 

Färbung der Narrative verleiht abstrakten kulturwissenschaftlichen Begriffen Lebendigkeit und 

ruft Empathie hervor.

Fiktion und Wissenschaft erscheinen somit in einer produktiven Kooperation, die 

unumgänglich ist für die nachhaltige Pflege humanistischer Werte und geschichtsbewussten 

Gruppengedächtnisses.

LITERATURVERZEICHNIS/REFERENCES

Aretov, Nikolai. 2009. Balgarskata emigrantska literatura: pogled ot doma. [Аретов, 
Николай. 2009. Българската емигрантска литература: поглед от дома, 
https://www.slovo.bg/showwork.php3?AuID=38&WorkID=16629&Level=1 (проверено на 
31.08.2023)].

Bachmann-Medick, Doris. 2012. „‚Grenze‘ als kulturwissenschaftliche 
Analysekategorie“. Gießen Seminar, 19. Juli 2012, https://www.topoi.org/wp- 
content/uploads/2012/01/Bachmann-Medick_SeminarGrenze.pdf  (проверено на 31.08.2023).

Kassabova, Kapka. 2017. Granitsa. Plovdiv: Zhanet 45. [Касабова, Капка, 2017. 
Граница. Пловдив: Жанет 45].

Laleva, Maria. 2022. Zhivot v skalite. Sofia: Knigomaniya OOD. [Лалева, Мария. 
2022. Живот в скалите. София: Книгомания ООД.]

Penkov, Miroslav. 2011. Na iztok ot Zapada. Sofia: Siela. [Пенков, Мирослав. 2011. 
На изток от Запада. София: Сиела.]

Plumpe, Gerhard. 1995. Epochen moderner Literatur. Wiesbaden: VS Verlag für 
Sozialwissenschaften.

Vobruba, Georg. 2006. „Grenzsoziologie als Beobachtung zweiter Ordnung“. In 
Grenzsoziologie. hrsg. von M. Eigmüller / G. Vobruba, 215 – 226. Wiesbaden: Springer 
Fachmedien.

Wasmer, Lisi. 2014. Grenzerfahrung – Ein Blick hinter die Kulissen, 
https://uni.de/redaktion/grenzerfahrung (проверено на 31.08.2023).

Wierlacher, Alois / Bogner, Andrea. 2003. Handbuch interkulturelle Germanistik. 
Stuttgart – Weimar: Metzler.

175

https://www.slovo.bg/showwork.php3?AuID=38&WorkID=16629&Level=1
https://www.topoi.org/wp-content/uploads/2012/01/Bachmann-Medick_SeminarGrenze.pdf
https://www.topoi.org/wp-content/uploads/2012/01/Bachmann-Medick_SeminarGrenze.pdf
https://uni.de/redaktion/grenzerfahrung


Journal for German and Scandinavian Studies Year III (2023), Volume 3

QUELLEN FUR DIE BEISPIELE/SOURCES OF EXAMPLES

Koštálová, Dagmar. 2003. „Grenze“. In Handbuch interkulturelle Germanistik. hrsg. 
von A. Wierlacher / A. Bogner, 238 – 244. Stuttgart – Weimar: Metzler.

Kyuchukova, Ivanichka. 2021. „Maria Laleva („Zhivot v skalite“): Samo vav 
fizicheskia svyat zhiveem v ilyuzia za otdelnost“. [Кючукова, Иваничка. 2021. „Мария 
Лалева („Живот в скалите“): Само във физическия свят живеем в илюзия за отделност“, 
https://licata.bg/kniga-na-sedmicata/maria-laleva-jivot-v-skalite-samo-vav-fizicheskiq-svqt-  
jiveem-v-iliuziq-za-otdelnost/ (проверено на 31.08.2023)].

Laleva, Maria. 2018. „Tezhestta na zhivota e lichna myarka“. [Лалева, Мария. 
„Тежестта на живота е лична мярка“, https://dolap.bg/2018/09/24/мария-лалева-тежестта- 
на-живота-е-личн/ (проверено на 31.08.2023)].

Tsvetkova, Dilyana. 2019. „Hitovata pisatelka Maria Laleva: Svilengrad me zaredi 
polozhitelno“. Stariyat most, 15.05.2019. [Цветкова, Диляна. 2019. „Хитовата писателка 
Mария Лалева: Свиленград ме зареди положително“. Старият мост, 15.05.2019, 
https://stmost.info/obshtestvo/5773-hitovata-pisatelka-mariya-laleva-svilengrad-izlachva-  
silno-energiino-pole.html (проверено на 31.08.2023)].

И Prof. Nikolina Burneva, PhD

ORCID iD: 0000-0002-3581-5272

Department of German and Dutch Studies

Faculty of Modern Languages

St. Cyril and St. Methodius University of Veliko Tarnovo

2 Teodosii Tarnovski St.

5003, Veliko Tarnovo, BULGARIA

E-mail: n.burneva@ts.uni-vt.bg

176

https://licata.bg/kniga-na-sedmicata/maria-laleva-jivot-v-skalite-samo-vav-fizicheskiq-svqt-jiveem-v-iliuziq-za-otdelnost/
https://licata.bg/kniga-na-sedmicata/maria-laleva-jivot-v-skalite-samo-vav-fizicheskiq-svqt-jiveem-v-iliuziq-za-otdelnost/
https://dolap.bg/2018/09/24/%25d0%25bc%25d0%25b0%25d1%2580%25d0%25b8%25d1%258f-%25d0%25bb%25d0%25b0%25d0%25bb%25d0%25b5%25d0%25b2%25d0%25b0-%25d1%2582%25d0%25b5%25d0%25b6%25d0%25b5%25d1%2581%25d1%2582%25d1%2582%25d0%25b0-%25d0%25bd%25d0%25b0-%25d0%25b6%25d0%25b8%25d0%25b2%25d0%25be%25d1%2582%25d0%25b0-%25d0%25b5-%25d0%25bb%25d0%25b8%25d1%2587%25d0%25bd/
https://stmost.info/obshtestvo/5773-hitovata-pisatelka-mariya-laleva-svilengrad-izlachva-silno-energiino-pole.html
https://stmost.info/obshtestvo/5773-hitovata-pisatelka-mariya-laleva-svilengrad-izlachva-silno-energiino-pole.html
mailto:n.burneva@ts.uni-vt.bg

	Nikolina Burneva - „Grenze“ als Topos in der jüngsten bulgarischen Literatur

