

https://doi.org/10.60055/GerSk.2024.4.117-129

Journal for German and Scandinavian Studies Year IV (2024), Volume 4

Identitit und die eigene Biographie sind in vielfaltiger Weise miteinander verbunden.
Ihre Relation lésst sich im Ausgang von beiden Seiten beschreiben. Der eigene Lebensverlauf
macht den Menschen zu dem, was er ist. Es gibt die Geschichte des Einzelnen, aber auch einer
Gesellschaft oder einer Kultur, die ihre spezifische Identitéit besitzt. Die Rekonstruktion der
Geschichte, ist ein Methode der Bestimmung eigener und fremder Identitdt. Auf der anderen
Seite weist die Frage nach der Identitit, daraufhin, was jemanden in seiner Besonderheit
ausmacht. Wir erlangen ein besseres Verstiandnis gegeniiber jemand anderen, indem wir nicht
nur etwas iiber seine Eigenschaften und Tétigkeiten, sondern etwas aus seiner Biografie
erfahren.

In Wilhelm Diltheys hermeneutischer Methode des Verstehens wird die Identitét durch
einen Bedeutungszusammenhang von selektiven Erlebnissen dargestellt. Um einen
informativen Zugang zur eigenen Individualitit zu ermoglichen, stellt der sprachliche Ausdruck
einer Autobiographie eine Fixierung des geistigen Sinnzusammenhangs dar. Dilthey zufolge ist
die Autobiographie der Ausdruck einer konkret erlebten Wirklichkeit. Dementsprechend
basiert Diltheys hermeneutische Methode auf der inneren Erfahrung, die sprachlich ausgedriickt
wird. Jedoch impliziert die Beschreibung des eigenen Lebens eines Einzelnen durch sich selbst,
dass Identitdt zwischen Autor, Erzéhler und dem Protagonisten bestehen muss. Diese dreifache
Identitét ist ein konstitutives Merkmal der Autobiographie. In diesem Zusammenhang zeigt sich
ein grundlegendes Problem: Der Autobiograph befindet sich in der seltsamen Lage, sowohl
Subjekt als auch Objekt seiner Lebensgeschichte zu sein, da der Akt des autobiographischen
Schreibens ein Teil des zu Beschreibenden ist. (vgl. Neumann 2013, 9). Einerseits ist der Autor
das Subjekt, das die Autobiographie verfasst, andererseits ist er das Objekt dieser Darstellung.
Demzufolge haben die Ereignisse, die in der Autobiographie berichtet werden, eine doppelte
Relevanz: eine fiir das vergangene Leben des Autors und eine fiir sein gegenwirtiges Ich (vgl.
Pascal 1965, 90). Wenn jedoch Subjekt und Objekt identisch sind, kann nicht die
Schlussfolgerung gezogen werden, dass Objektivitit oder Neutralitdt vorherrschen, da Aspekte
des Vergessens, Verdringens und auch Verfilschungen der Erinnerungen eine Rolle spielen.
Im Kontext des Subjektivititsdiskurses der siebziger Jahre rief in Folge der psychoanalytischen
Erkenntnisse bei vielen Schriftstellern Zweifel in Bezug auf den Wahrheitsgehalt der
Darstellung des erinnerten Lebens hervor. Trotz der Zweifel verlor Diltheys
lebensgeschichtlich-biographischen Ganzheitsvorstellung nie an Relevanz. Am Beispiel von
Elias Canettis autobiographischen Schriften soll gezeigt werden, dass er Einspruch gegen die
psychoanalytische Methode erhebt. Seine Uberzeugung von einer ungebrochenen Erinnerung

ermoglicht es ihm, seine Identitét als Autor in der Autobiographie zum Ausdruck zu bringen.

118



Chnucanue ,, I 'epmanucmuxa u ckaHOUHasUCmMuKa * Toouna 1V (2024), opoii 4

Mit seinem spezifischen Verstindnis von Erinnerung hebt sich Canetti bewusst vom Kanon der
modernen Autobiographie ab.

Der folgende Artikel ist in zwei Teile gefasst. Der erste Teil widmet sich der
Untersuchung Wilhelm Diltheys hermeneutischen Methode des Verstehens, die die Grundlage
einer individuellen Identititskonstitution bildet. Der zweite Teil behandelt den Wandel der
autobiographischen Entwicklung von Diltheys individual-geschichtlichen Perspektive des
Sich-Verstehens zu einer psychoanalytischen Betrachtungsweise. Als Kontrast zum modernen
Subjektivititsproblem werden Elias Canettis autobiographische Schriften behandelt, deren
Aufbau Diltheys hermeneutisches Konzept als Ausgangslage dient. In beiden Teilen wird

spezifisch auf das Problem der Erinnerung eingegangen.

Teil 1

Auf Grundlage der Unterscheidung zwischen Geisteswissenschaften und
Naturwissenschaften entwickelte Wilhelm Dilthey seine hermeneutische Methode des
Verstehens, die er vornechmlich den Geisteswissenschaften zuschrieb. Deren Methode erfasst
Dilthey als Verstehen in Abgrenzung zu den Naturwissenschaften, die kausale Zusammenhéange
der Natur erfassen. (vgl. Dilthey 1968, 153)

Fiir Dilthey bilden die Naturwissenschaften das Fundament, aus denen der mentale
Zustand entspringt. Dessen Interpretation beschreibt die Hermeneutik. Bei Diltheys
hermeneutischer Methode ist der Kern das ‘Verstehen’ geistiger Zusammenhinge. Da der
Verstehensprozess ein psychischer Akt des Sich-Hineinversetzens, Nachfiihlens und
Nachbildens meint und damit subjektiv bleibt, ist es ein mentales Konstrukt, das die
Geisteswissenschaften als Untersuchungsgegenstand haben. Im Unterschied zu den
Naturwissenschaften, die Dilthey {iber den Begriff des Erklirens fixiert und einen
positivistischen Ansatz haben. Die Naturwissenschaften beschreiben das gesicherte Wissen und
die Fakten objektiv. ,,Die Natur erkliren wir, das Seelenleben verstehen wir.* (Dilthey 1990,
143).

Diltheys hermeneutischer Denkansatz beruht auf einem Modell der erlebenden
Subjektivitit, das die Geschichte des menschlichen Bewusstseins erfasst. Nach Dilthey entsteht
die geistige Welt im verstehenden Subjekt, aber der Geist ist auf der Suche nach objektivem
Wissen. Das paradoxe Problem kann nur gelost werden, wenn die Bedeutung der einzelnen
Elemente gesondert betrachtet wird, die im Zusammenhang das Ganze bilden. Sinnverstehen
wird wahrgenommen im Kontext der individualgeschichtlichen Perspektive des Sich-

Verstehens. Das Subjekt wird mit seinem Gegenstand eins (vgl. Dilthey 1968, 191).

119



Journal for German and Scandinavian Studies Year IV (2024), Volume 4

Da die geistige Welt vom Leben des einzelnen Individuums hervorgeht, benétigt die
geistige Welt einen Zusammenhang, um das Ganze zu verstehen. Dafiir miissen Kategorien
gebildet werden, die systematische Zusammenhinge beschreiben (vgl. Dilthey 1968, 196). Als
Grundlage der kategorialen Bestimmung des Lebens nennt Dilthey die Zeitlichkeit. In einem
Lebensverlauf gelten die Verhiltnisse von Gleichzeitigkeit, Aufeinanderfolge, Zeitabstand,
Dauer und Verdnderung. (vgl. Dilthey 1968, 192—-193)

Dilthey kennzeichnet die Gegenwart als die Erfiillung eines Zeitmoments mit Realitét,
die im Gegensatz zur Erinnerung oder zu den Vorstellungen von Zukiinftigem, auftreten (vgl.
ebd., 193—-194). Das zukiinftige Moment wird zur Gegenwart und im selben Moment wird das
Gegenwirtige zur Vergangenheit. Aus diesen Teilen von Momenten, die Erlebnisse darstellen,
besteht der Lebensverlauf. Entscheidend fiir das Verstindnis der Zeitlichkeit ist das
komplizierte Gefiige der Gegenwart, die im ndchsten Moment vergangen ist, der Zukunft, die
schlieBlich Gegenwart wird und der Vergangenheit, die nicht als Gegenwart wiederkehrt und
doch objektiv in gegenwértigen Fakten und subjektiv in Erinnerung oder Erfahrung aufbewahrt
wird. Dieses komplizierte Gefiige wird als Zeit verstanden. Die umschriebene Zeitstruktur von
Gegenwart, Zukunft und Vergangenheit muss von der physikalischen Zeit unterschieden
werden. Das Problem mit der physikalischen Zeit ist, dass man aus den Gleichungen der Physik
nicht erkennen kann, welcher Zeitpunkt als Gegenwart gemeint ist. Die Gleichungen spiegeln
nicht den qualitativen Unterschied zwischen unumstdBlichen Fakten der Vergangenheit und
offenen Mdglichkeiten der Zukunft wider (vgl. Weizsidcker 1986, 49). Aus diesem Grund sind
viele Physiker dazu geneigt, die Begriffe Gegenwart, Zukunft und Vergangenheit aus der
objektiven Beschreibung der Natur als rein ,,subjektiv* auszuschlieBBen. (vgl. ebd.)

Auf der Grundlage der Zeitlichkeit werden die einzelnen Kategorien des Lebens
bestimmt. In den ,,Entwiirfen zur Kritik der historischen Vernunft* fasst Dilthey den Begriff
"Zusammenhang’ als Kategorie, die die erlebten Ereignisse strukturiert. Die Einheit des
Bewusstseins wird durch alle einzelnen Erlebnisse dargestellt, diese werden mit anderen Teilen
zu einem Zusammenhang verbunden. Durch das Verstehen des Zusammenhangs bekommt das
Leben einen eigenen Sinn (vgl. Dilthey 1998, 197). Aus dem flieBenden Lebensstrom miissen
einzelne Erlebniseinheiten herausgenommen und zur Sinneinheit des gelebten Lebens
zusammengeschmolzen werden. Es handelt sich hierbei um einen Selektionsprozess, der einem
psychologischen Prozess unterworfen ist. Das fiihrt uns zur nichsten Kategorie, ndmlich der
,Bedeutung®.

Bei Dilthey bekommen Erlebnisse nur in der Erinnerung eine Bedeutung, die in einem

Bedeutungszusammenhang im Subjekt aufgehen. (ebd., 191). In Bezug auf die Erinnerung ist

120



Chnucanue ,, I 'epmanucmuxa u ckaHOUHasUCmMuKa * Toouna 1V (2024), opoii 4

der Zeitpunkt entscheidend, an dem wir uns an ein Erlebnis zuriickerinnern. Die verschieden
langen Zeitspannen zwischen dem Moment des Erlebens und dem des Sich-Erinnerns fiithren
zu Bedeutungsverschiebungen und sind ein grundlegendes Merkmal, das die Autobiographie
vom Tagebuch unterscheidet. Eine lingere Zeitspanne zwischen Erlebtem und dem Sich-
Erinnern fiihrt schlussfolgernd zu einer subjektiven Realititsverdnderung. Allerdings geht es
Dilthey nicht um ein Abbild der Aulenwelt, dass im Gehirn gespeichert wird, sondern um den
Zusammenhang der Erlebnisse, die in unsere Erinnerung eine Sinnhaftigkeit und folglich eine
Identitdt entstehen lésst.

,Der Zusammenhang des Erlebens in seiner konkreten Wirklichkeit liegt in der Kategorie der
Bedeutung. Diese ist eine Einheit, welche den Verlauf des Erlebten oder Nacherlebten in der
Erinnerung zusammennimmt, und zwar besteht die Bedeutung desselben nicht in einem
Einheitspunkte, der jenseits des Erlebnisses lige, sondern diese Bedeutung ist in diesen
Erlebnissen als deren Zusammenhang konstituierend enthalten* (Dilthey 1979, 237).

Diltheys struktureller Ansatz ermdglicht es, Erinnerungen ausschlielich iiber ihre
relationalen Eigenschaften zu definieren, ohne auf ihre individuellen Merkmale einzugehen.
Dies stellt eine Abstraktion dar, die darauf abzielt, den Bedeutungszusammenhang zu
verstehen, der von den spezifischen Eigenschaften der einzelnen Erlebnisse unabhingig ist. In
diesem Sinne ist es nicht entscheidend, ob eine Erinnerung verfélscht ist, da erst im
Bedeutungszusammenhang die Sinnhaftigkeit konstituiert wird. Folglich konstituiert
Sinnhaftigkeit eine emergente Sphére von Erinnerungen. Anders ausgedriickt: Durch die
Reflexion von Erinnerungen erhalten die einzelnen Ereignisse im Lebenslauf einen Sinn. Im
Prozess der Reflexion werden die Erinnerungen stidndig bearbeitet oder verdandert. Dadurch sind
die erinnerten Ereignisse und ihre Bedeutung strukturellen Effekten ausgesetzt und werden in
der Folge stindig neu konstituiert. Erinnerungen sind verzerrt und koénnen
Bedeutungsverschiebungen erfahren. Doch hier ist Diltheys Strukturgedanke entscheidend.
Indem er von einer Struktur der Seele ausgeht, die sich aus selektiven Erinnerungen und
Erfahrungen zusammensetzt, bildet Identitédt eine emergente Eigenschaft der Seelenstruktur. In
seinem Buch Ideen iiber eine beschreibende und zergliedernde Psychologie (1894) verwendet
Dilthey anstatt des Strukturbegriffs die griechischen Worte Aylé und eidos als Grundlage der
Individualitit und Identitét (vgl. Dilthey 1894, 69).

Die Begriffe ,Zusammenhang’, ,Erlebnis®, ,Verstehen‘ und ,Bedeutung’ stellen die
zentralen Elemente des hermencutischen Bewusstseins dar. Der ,Geist® stellt diesen
,Zusammenhang* her und ruht im verstehenden ,Subjekt‘. Das ,Verstehen® des vergangenen
Lebens produziert ,Bedeutung® im Erlebnis des ,Zusammenhangs® (Vgl. Wagner-Egelhaaf,
2005, 20-21).

121



Journal for German and Scandinavian Studies Year IV (2024), Volume 4

Das hermeneutische Modell des Verstehens bringt Dilthey in einen systematischen
Zusammenhang mit der Autobiographie:

Die Selbstbiographie ist die hochste und am meisten instruktive Form, in welcher uns das
Verstehen des Lebens entgegentritt. Hier ist ein Lebenslauf das AuBere, sinnlich Erscheinende,
von welchem aus das Verstehen zu dem vorandringt, was diesen Lebenslauf innerhalb eines
bestimmten Milieu hervorgebracht hat. Und zwar ist der, welcher diesen Lebenslauf versteht,
identisch mit dem, der ihn hervorgebracht hat. Hieraus ergibt sich eine besondere Intimitét des
Verstehens. (...) Die Einheiten sind in den Konzeptionen von Erlebnissen gebildet, in denen
Gegenwirtiges und Vergangenes durch eine gemeinsame Bedeutung zusammengehalten ist.
Unter diesen Erlebnissen sind diejenigen, die fiir sich und den Zusammenhang des Lebens eine
besondere Dignitidt haben, in der Erinnerung bewahrt und aus dem endlosen FluB3 des
Geschehenen und Vergessenen herausgehoben; und ein Zusammenhang ist im Leben selber
gebildet worden, von verschiedenen Standorten desselben aus, in bestidndigen Verschiebungen.
Da ist also das Geschift historischer Darstellung schon durch das Leben selber halb getan.
(Dilthey 1998, 28-29)

Dieses langere Zitat betont die Auffassung Diltheys, das Leben selbst bilde den
Zusammenhang des Lebens. In der Autobiographie werden die wesentlichen Erinnerungen im
Gedichtnis bewahrt und zur Sinn-Einheit zusammengefiihrt.

Dilthey verweist auf Aurelius Augustinus Jean-Jacques Rousseau und Johann Wolfgang
von Goethe, die jeweils die einzelnen Teile ihres Lebensverlaufs in einen verstehenden
Zusammenhang bringen (vgl. Dilthey 1968, 198). Dabei unterscheiden sich die Autoren in ihrer
geschichtlichen Form. Augustinus fokussiert in seinen Confessiones auf den Zusammenhang
zwischen seinem Dasein und Gott. Seine Schrift beschreibt Dilthey als religiose Meditation,
Gebet und Erzéhlung, die das Ziel verfolgt, den Weg seiner Bekehrung darzulegen (ebd.).
Rousseaus Verhiltnis zu seinem Leben ordnet Dilthey in denselben Kategorien von Bedeutung
und Zusammenhang ein. Er sieht in dessen Konfessionen die Selbstdeutung Rousseaus
Lebensverlaufs, der vor allem das ,,Recht seiner geistigen Existenz® zur Geltung bringen wollte
(ebd.). Goethe ist es als historisch denkendem Menschen gelungen, sich im
universalhistorischen Kontext zu sehen. Die ,,Bedeutung der Lebensmomente® ist ,,zugleich
erlebter Eigenwert des Momentes und dessen wirkende Kraft* (ebd.). In der Analyse der drei
Lebensgeschichten gibt Dilthey einen Uberblick iiber die Geschichte des menschlichen Geistes.
Fiir Dilthey war die Gattung der Autobiographic am besten geeignet, um seine historische

Methode des Verstehens anzuwenden.

Teil 2
Im Zuge der autobiographischen Entwicklung wandelte sich die individual-
geschichtliche Perspektive des Sich-Verstehens zu einer psychoanalytischen und

122



Chnucanue ,, I 'epmanucmuxa u ckaHOUHasUCmMuKa * Toouna 1V (2024), opoii 4

sozialgeschichtlichen Betrachtungsweise. Am sozialgeschichtlichen Gattungskonzept Bernd
Neumanns wird im Folgenden verdeutlicht, dass die Bedingungen fiir die Entstechung und
Ausbildung von Identitdt und Subjektivitit im Vergleich mit den Vertretern der
geisteswissenschaftlich-hermeneutischen  Richtung  zunehmend von sozialen und
psychoanalytischen Faktoren geprigt sind (vgl. Wagner-Egelhaaf 2005, 29-29).

Der Sozialpsychologie bediente sich Neumann, um ,,die Beschreibung des eigenen
Lebens durch sich selbst™ als psychologische und soziologische Strukturen verstindlich zu
machen (Neumann 2012, 37). Auf der Grundlage des Freud’schen Modells riickt Neumann den
Begriff der Identitét in den Mittelpunkt seiner Autobiographie-Analyse. (vgl. ebd., 17). Dieses
Zuriickgreifen auf Freud hat weit reichende Konsequenzen fiir die Art und Weise, wie
Jdentitdt” in Neumanns Theorie Verwendung findet. Freuds Individualititsverstindnis
erschiittert den Glauben an die Autonomie der Personlichkeit. Statt das Individuum als
selbststdndig und unabhéngig zu betrachten, sieht er es beeinflusst durch Triebe und kollektive
soziale Normen. Freuds Verstindnis der menschlichen Psyche libertrdgt Neumann auf das
Verhiltnis des Autobiographen zu seiner Umgebung. (ebd., 38)

Die Grundspannung zwischen Individuum und Gesellschaft, zwischen individuellem Anspruch
auf Triebbefriedigung und gesellschaftlicher Forderung nach Triebverzicht, die unterschiedliche
Intensitét, mit der das Individuum ,vergesellschaftet’ wird, all dies prédgt die verschiedenen
Typen der eigenen Lebensbeschreibung in Form und Inhalt. (ebd., 24)

Das optimale und konfliktfreie Zusammenspiel der drei psychischen Instanzen Ich, Es
und Uber-Ich verleiht dem Individuum Subjektivitit und Identitéit. Letztere definiert Neumann
als die ,,Ubereinstimmung des Einzelwesens mit sich und der Gesellschaft.* (ebd.). Neumann
zufolge ist der Autobiograph ist beim Abfassen seiner Lebensgeschichte das Subjekt, jedoch
war er in seinem Leben auch Objekt sozialer und psychischer Zwdnge. Nach Neumann stellt
das Abfassen einer eigenen Lebensbeschreibung fiir viele Autobiographen eine Trostung iiber
die Versagungen dar, die sie im Leben erfuhren. Deshalb behandeln Autobiographien die
Kinder- und Jugendzeit ausfiihrlich und intensiv (ebd., 80). In Bezug auf Erinnerungen schreibt
Neumann:

,»Dem Zwiespalt von Gliicksverlangen und versagender Realitdt, von utopisch triumender
Erinnerung und realistisch berechnender Darstellung des Vergangenen entspricht der Dualismus
von Lust- und Realitétsprinzip, der beiden ,Prinzipien des psychischen Geschehens‘ (ebd.).

In diesem Zitat geht Neumann auf die Unterscheidung des Freud’schen Lust- und
Realititsprinzips ein. Um die verlorene Zeit in der Erinnerung wiederzufinden, folgt der
Autobiograph dem Lustprinzip. Neumann geht davon aus, dass die Erinnerung nur die gliicklich
verbrachten Tage zuriickbringt (ebd., 80).

123



Journal for German and Scandinavian Studies Year IV (2024), Volume 4

Die psychoanalytischen Argumente unterstreichen den Zweifel, die eine Rekonstruktion
des Lebens durch Erinnerungen ermdoglicht. Im Folgenden wird am Beispiel von Thomas
Bernhard und Christa Wolf die kontrére Stellung zu Dilthey verdeutlicht. Thomas Bernhard
betrachtet die Zuverldssigkeit der Erinnerung &duBerst kritisch. Im zweiten Band seiner
fiinfbidndigen Autobiographie, Der Keller (1976), bezieht Bernhard Stellung zur
Ununterscheidbarkeit von Wahrheit und Fiktion.

Das Gedéchtnis hélt sich genau an die Vorkommnisse und hélt sich an die Chronologie, aber
was herauskommt, ist etwas anderes, als es tatsichlich gewesen ist. Das Beschriebene macht
etwas deutlich, das zwar dem ,Wahrheitswillen® des Beschreibenden, aber nicht der Wahrheit
entspricht, denn die Wahrheit ist tiberhaupt nicht mitteilbar. Wir beschreiben einen Gegenstand
und glauben, wir haben ihn ,wahrheitsgemil‘ und ,wahrheitsgetreu‘ beschrieben, und miissen
feststellen, es ist nicht die Wahrheit. (...) In dieser Erkenntnis hétten wir 1dngst aufgeben miissen,
die Wahrheit schreiben zu wollen, und also hitten wir das Schreiben {iberhaupt aufgeben
miissen. Da die Wahrheit mitzuteilen und also zu zeigen, nicht moglich ist, haben wir uns damit
zufriedengestellt, die Wahrheit schreiben und beschreiben zu wollen, wie die Wahrheit zu sagen,
auch wenn wir wissen, dafl die Wahrheit niemals gesagt werden kann. Die Wahrheit, die wir
kennen, ist logisch die Liige, die, indem wir um sie nicht herumkommen, die Wahrheit ist.
(Bernhard 1976, 43-44)

Bernhard reflektiert liber den Wahrheitsgehalt des Beschriebenen und zweifelt an der
Moglichkeit, seine Kindheits- und Jugendgeschichte aufzuschreiben. Er koénne nur
,Moglichkeitsfetzen von Erinnerung* aufzeigen (ebd). Dadurch grenzt er sich explizit von der
traditionellen Autobiographie ab, in der dem Leser eine Ganzheit prasentiert wird. Von den
Autoren der siebziger Jahre stellt auch Christa Wolf (1929-2011) die Glaubwiirdigkeit der

Erinnerungen in Frage. Sie tut dies in ihrer Autobiographie Kindheitsmuster (1976):

Gedéchtnis. Im heutigen Sinn: ,Bewahren des frither Erfahrenen und die Féahigkeit dazu® (...)
Zu entwickeln wire also die Féhigkeit des Bewahrens, des Sich-Erinnerns. Vor deinem inneren
Auge erscheinen Geisterarme, die in einem triiben Nebel herumtasten, zufillig. Du besitzt die
Methode nicht, systematisch durch alle Schichten durchzudringen bis zum Grund. Energie wird
verpulvert, ohne einen anderen Erfolg als den, da3 du miide wirst und dich am hellerlichten
Vormittag schlafen legst. (Wolf 2000, 23)

Christa Wolf betont die Schwierigkeiten, das Erlebte zu rekonstruieren. Sie duflert die
kritische Frage, wo die Erinnerung authdrt und die Félschung beginnt. Die Erzdhlerin spricht
von der ,,Unzuverldssigkeit* des Gedéachtnisses, ,,das nach dem Inselprinzip arbeitet und dessen
Auftrag lautet: Vergessen! Verfilschen!“ (ebd., 18—-19)

Thomas Bernhard und Christa Wolf verstehen den Akt der Erinnerung als Verfélschung
der Wahrheit. Sie betrachten den Versuch, die FErinnerungen aufzuschreiben, als ein
notwendiges Scheitern. Als Gegenstimme des Subjektivititsdiskurses der siebziger Jahre und

der psychoanalytischen FErkenntnisse konnen Elias Canettis autobiographische Schriften

124



Chnucanue ,, I 'epmanucmuxa u ckaHOUHasUCmMuKa * Toouna 1V (2024), opoii 4

gesehen werden. Indem Canetti Einspruch gegen die psychoanalytische Methode erhebt, kann
er an seiner lebensgeschichtlich-biographischen Ganzheitsvorstellung festhalten. Seine
Uberzeugung von einer ungebrochenen Erinnerung ermdglicht es ihm, seine Identitit als Autor
in der Autobiographie zum Ausdruck zu bringen. Mit seinem spezifischen Verstdndnis von
Erinnerung hebt sich Canetti bewusst vom Kanon der modernen Autobiographie ab.

Innerhalb des ersten autobiographischen Bands Die gerettete Zunge appelliert Canetti
mehrmals an die Glaubwiirdigkeit seiner Erinnerungen. Das signifikante Erlebnis wird von dem
Funktionsmechanismus des Gedédchtnisses bewahrt und ist fiir Canetti abrufbar, obwohl seine
frithste Erinnerung knapp siebzig Jahre zurilickliegt. Canetti bemiiht sich innerhalb des Textes,
die Authentizitét seiner Erinnerung zu untermauern:

Ich kann nur eines mit Sicherheit sagen: die Ereignisse jener Jahre sind mir in aller Kraft und

Frische gegenwirtig —, aber sie sind zum allergréften Teil an Worte gebunden, die ich damals

nicht kannte. Es scheint mir natlirlich, sie jetzt niederzuschreiben, ich habe nicht das Gefiihl,

dass ich dabei etwas verdndere oder entstelle. (Canetti 2004, 18)

Die Ereignisse sind, wie das autobiographische Ich sagt, klar priasent, aber nicht in der
deutschen Sprache, die er zu der Zeit, als er sie erlebte, noch nicht sprach. Alle Erinnerungen,
an das, was er auf Bulgarisch oder Spanisch erlebt hat, iibersetzten sich in seinem
Unterbewusstsein ins Deutsche:

Wie das genau vor sich ging, kann ich nicht sagen. Ich weill nicht, zu welchem Zeitpunkt, bei

welcher Gelegenheit dies oder jenes sich tibersetzt hat. Ich bin der Sache nie nachgegangen,

vielleicht hatte ich eine Scheu davor, das Kostbarste, was ich an Erinnerung trage, durch eine
methodisch und nach strengen Prinzipien gefithrte Durchsuchung zu zerstéren. (ebd.)

In dieser Passage problematisiert Canetti die Form seiner Erinnerung. Anstatt sein
autobiographisches  Gedichtnis psychologisch zu reflektieren, verweist er den
Erinnerungsprozess ins Geheimnisvolle. Die Schérfe seiner Erinnerung wird in der Geretteten
Zunge des Ofteren in Frage gestellt. Wenn Canetti sich an das Erscheinen des Kometen erinnert,
gesteht er: ,,Vielleicht hat er sich in meiner Erinnerung verlidngert, vielleicht nahm er nicht den
halben, sondern einen kleineren Teil des Himmels ein.” (Canetti 2004, 18). Eine andere Szene
spielt in Manchester in der Schule, wo die Lehrerin Miss Lancashire iiber die tragische
Expedition zum Nordpol berichtet: ,,Manche Einzelheiten davon sind mir geblieben, aber da
ich es spdter alles auf das Genauste las, traue ich mir nicht zu, das damals Gehorte vom
Gelesenen zu unterscheiden. (ebd.) Es folgen weitere Unsicherheiten seines Gedédchtnisses,
etwa die Darstellung der Judenfeindlichkeit in der Schule: ,,Auf Farbers Schild standen &hnliche
Dinge, die Verschmierungen waren nicht identisch und es ist méglich, daf3 ich in der Erinnerung

einige seiner Beschimpfungen unter meine mische.* (ebd.) Aufgrund der Tatsache, dass er den

125



Journal for German and Scandinavian Studies Year IV (2024), Volume 4

Erinnerungsprozess innerhalb der autobiographischen Schrift wiederholt problematisiert,
scheint Canetti sich eine Authentizitit beim Leser zu erarbeiten. Allerdings sind die erwidhnten
Beispiele Zugestindnisse von unbedeutender Tragkraft, im Gegensatz zu den bedeutsamen
Erinnerungen — wie die an ,,der geretteten Zunge* und die an den Tod des Vaters — bei denen
er auf die Verlésslichkeit seiner Erinnerung verweist.

Canettis Gesamtwerk ist durch einen hohen Anteil an autobiographisch orientierten
Schriften gekennzeichnet, in denen er zum Erinnerungsproblem Stellung bezieht. Innerhalb der
drei autobiographischen Bédnde ist Canetti ebenfalls darum bemiiht, einen iibergreifenden
Zusammenhang seiner poetischen Reflexionen hervorzuheben. In der Fackel im Ohr ist das
Gemilde des Malers Rembrandt van Rijn Die Blendung Simons (1636) fir das
autobiographische Ich von signifikanter Bedeutung:

An diesem Bild (...) habe ich gelernt, was HaB ist. Ich hatte ihn frith empfunden, viel zu friih,
mit Fiinf, als ich meine Spielgefahrtin mit dem Beil erschlagen wollte. Aber ein Wissen um das
Empfundene hat man damit noch nicht, es muf3 einem erst vor Augen treten, an anderen, damit
man es erkennt. Wirklich wird erst das Erkannte, das man zuvor erlebt hat. Ohne dass man es
nennen konnte, ruht es erst in einem, dann steht es plétzlich da als Bild, und was anderen
geschieht, erschafft sich in einem selbst als Erinnerung: jetzt ist es wirklich. (Canetti 1993, 114)

Canettis Ansicht nach kann Erlebtes erst wirklich werden, indem das vorherige
Empfinden ,,an anderen® wiedererkannt wird. An dieser Stelle wird das Spannungsfeld von
Subjekt und Objekt deutlich. Das erkennende Subjekt muss mit seinem Gegenstand eins
werden, um die Erinnerung aus sich herauszuheben. Im Subjekt sind alle Erinnerungen
verankert, die fir den Zusammenhang des Lebens von Bedeutung sind. In diesem
Zusammenhang unterstreicht das Zitat Canettis hermeneutische Vorstellung und erinnert an
Wilhelm Diltheys Aussage: ,,Das Verstehen ist ein Wiederfinden des Ich im Du* (Dilthey 1968,
191). Canetti besteht ausdriicklich auf die geheimnisvolle Macht der Erinnerung, auf diese geht

er in der Fackel im Ohr nédher ein:

Ich bin im Gegensatz zu vielen, besonders solchen, die einer redseligen Psychologie erlegen
sind, nicht der Uberzeugung, dass man die Erinnerung drangsalieren, kujonieren und erpressen
oder der Wirkung wohlberechneter Lockmittel aussetzen soll, ich verneige mich vor der
Erinnerung, vor jedes Menschen Erinnerung. Ich will sie so intakt belassen, wie sie dem
Menschen, der fiir seine Freiheit besteht, zugehort, und verhehle nicht meinen Abscheu vor
denen, die sich herausnehmen, sie chirurgischen Eingriffen so lange auszusetzen, bis sie der
Erinnerung aller tibrigen gleicht. Mogen sie an Nasen, Lippen, Ohren, Haut und Haaren
herumoperieren, soviel sie wollen, mégen sie ihnen, wenn es denn sein mul3, andersfarbige
Augen einsetzen, auch fremde Herzen, die ein Jahrchen ldnger schlagen, mogen sie alles
betasten, stutzen, glétten gleichen, aber die Erinnerung sie sollen lassen stdn. (Canetti 1993, 288
—289)

126



Chnucanue ,, I 'epmanucmuxa u ckaHOUHasUCmMuKa * Toouna 1V (2024), opoii 4

Mit diesem Bekenntnis zur Erinnerung benennt Canetti die poetologische Ausgangslage
seiner Autobiographie. Die Passage betont den Stellenwert seiner Erinnerungen, die fiir ihn als
unangreifbar gelten. Unterstrichen wird Canettis Aussage durch den letzten Ausruf ,,die
Erinnerung sie sollen lassen stdn. Dieser verweist auf die vierte Strophe des Psalms Deus
noster refugium et virtus (1529) von Martin Luther.! Die Strophe beginnt mit dem Vers ,,Das
Wort sie sollen lassen stahn®, in der eine tiefe Glaubensiiberzeugung im Wort zum Ausdruck
bringt. Wéhrend Canetti sich fiir die Gewissheit der Erinnerung ausspricht, distanziert er sich
von allen analytischen Untersuchungen des Erinnerungsprozesses. Canetti wendet sich gegen
eine Zergliederung der Erinnerung, er pladiert stattdessen fiir deren Vollkommenheit. Sein
Beharren auf einer nicht zerlegbaren Subjektivitit ist als Einspruch gegen die
Verwissenschaftlichung des Individuums zu betrachten (vgl. Bollacher 2000, 20). Demzufolge
dhnelt Canettis Aussage der hermeneutischen Unterscheidung zwischen Natur- und
Geisteswissenschaft. Im Dilthey’schen Sinne unterscheidet er zwischen der Einheit des
Bewusstseins, die den Geisteswissenschaften zuzuordnen ist, und der naturwissenschaftlichen
Zergliederung. In seiner Schrift Ideen iiber eine beschreibende und zergliedernde Psychologie
dhneln sich Diltheys Auffassungen iiber die Erinnerung Canettis im Wortlaut:

Die erklirende Psychologie entstand aus der Zergliederung der Wahrnehmung und der
Erinnerung (...) So hat sie gar nicht die ganze volle Menschennatur und deren inhaltlichen
Zusammenhang zum Gegenstand.(...) Es bedarf einer psychologischen Systematik, in welcher
die ganze Inhaltlichkeit des Seelenlebens Raum findet. So reicht denn auch die méchtige
Wirklichkeit des Lebens, wie die groBen Schriftsteller und Dichter sie aufzufassen bestrebt
waren und sind, tiber die Grenzen unserer Schulpsychologie hinaus. (Dilthey 1990, 156)

Dilthey plédiert fiir eine Psychologie, die eine Ganzheit des Seelenlebens erfasst, also
etwas woflr die erklirende Psychologie seines Erachtens nicht geeignet sei. Da sie auf
Hypothesen beruht und ausschlieBlich Kausalzusammenhinge erfasst, ist ein Verstehen des
inneren Zusammenhangs des Menschen ihr nicht ermdglicht. Weitere intertextuelle Beziige
unterstreichen Canettis Haltung zur Erinnerung. So beschreibt er in der Provinz des Menschen
(1973): ,Nie haben die Menschen weniger von sich gewusst als in diesem ,Zeitalter der
Psychologie*“ (Canetti 1993, 21) In der psychoanalytischen Schlussfolgerung, dass
autobiographisches Erinnern der Selbsttduschung unterliege, sah Canetti eine Zerstérung der
Individualitit:

Was ist das flir ein Versuch heutzutage, die Erinnerung zu zerstéren? Selbst wenn sie ganz falsch
wire, wenn nichts darin stimmte, wire sie wertvoller als das Zerstiickelte, das jenen Schneidern
und Zerrern in Hinden bleibt. Die Person nicht mehr vorhanden? Aber das Wort ,ich‘ ist nicht

! Bekannt als das Kirchenlied Eine feste Burg ist unser Gott, dass ein kollektives Vertauenslied ist, das spéter zum
Bekenntnislied wurde. (vgl. LUTHER 1964, XVII)

127



Journal for German and Scandinavian Studies Year IV (2024), Volume 4

abgeschafft. Immer noch setzen sich Kristalle um dieses Wort an. Was sich auf diese Weise
bildet, verzweigt sich, blitht. Das Pflanzenhafte der Erinnerung — ihr Sinn und ihr Geheimnis.
(Canetti 1996, 45)

Die zitierte Passage weist auf das autonome Individuum des autobiographischen
Erzédhlers hin. Das ,,Pflanzenhafte” entspricht hier dem Entelchiegedanken, dem geistigen

Zusammenhang eines Lebens, dessen Sinn und Geheimnis letztlich gewahrt werden soll.

LITERATURVERZEICHNIS / REFERENCES

Bernhard, Thomas. 1976. Der Keller. Eine Entziehung. Salzburg. Residenz Verlag.

Bollacher, Martin. 2000. ,,Die Gegenwirtigkeit des Vergangenen. Elias Canettis
autobiographische Erzéhlung Die gerettete Zunge. Geschichte einer Jugend.* In: Das erinnerte
Ich: Kindheit und Jugend in der deutschsprachigen Autobiographie der Gegenwart. hrsg. von
Gruber, Bettina. Paderborn. Bonifatius. Paderborn S. 15-36.

Canetti, Elias. 1996. Aufzeichnungen 1992—1993. Miinchen/Wien. Carl Hanser Verlag.

Canetti, Elias. 1996. Die Fackel im Ohr. Lebensgeschichte 1921-1931. Miinchen/Wien.
Carl Hanser Verlag.

Canetti, Elias. 2004. ,,Die Gerettete Zunge. Geschichte einer Jugend.“ Frankfurt a. M.
Fischer Taschenbuch Verlag.

Canetti, Elias. 1993. ,,Die Provinz des Menschen: Aufzeichnungen 1942-1972% In:
Aufzeichnungen 1942—1985. Miinchen Carl Hanser Verlag. S. 11-360.

Dilthey, Wilhelm. 1968. ,Der Autbau der geschichtlichen Welt in den
Geisteswissenschaften.” In: Gesammelte Schriften, Bd. VII, hrgs. von Bernhard Groethuysen.
79 —188. Stuttgart: B.G. Teubner Verlagsgesellschaft.

Dilthey, Wilhelm. 1985. ,Die Einheit des Weltzusammenhangs in den einzelnen
philosophischen Disziplinen®. In: Gesammelte Schriften, Band XIV, hrgs. von Karlfried
Griinder, 63—-64. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Dilthey, Wilhelm. 1990. ,Ideen iiber eine beschreibende und zergliedernde
Psychologie®. In: Gesammelte Schriften, Band V, hrgs. von Karlfried Griinder, 139-190.
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Dilthey, Wilhelm. 1990. “Ideen {iiber eine beschreibende und zergliedernde
Psychologie.” In Gesammelte Schriften. Vol. 5, hrgs. von Karlfried Griinder, 28-190.
Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Dilthey, Wilhelm. 1997. “Grundlegung der Wissenschaften vom Menschen, der
Gesellschaft und der Geschichte.” In: Gesammelte Schriften. Vol. 19, hrgs. von Helmut Johach
und Frithjof Rodi, 19-123. Stuttgart: Vandenhoeck & Ruprecht.

Dilthey, Wilhelm. 1998. Das Erleben und die Selbstbiographie. Darmstadt.
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Neumann, Bernd. 2013. Von Augustinus zu Facebook. Zur Geschichte und Theorie der
Autobiographie. Wiirzburg. Kénigshausen & Neumann.

128





mailto:andreas.chetkowski@gmail.com

	Wilhelm Diltheys Hermeneutik: Identität und Biographie als Konstruktion - Andreas Chetkowski

