
Journal for German and Scandinavian Studies Year IV (2024), Volume 4

JUDITH HERMANNS FRÜHE ERZÄHLUNGEN – SCHILDERUNG

SUBJEKTIVER BEFINDLICHKEITEN ODER EINE KRITISCHE

ZEITDIAGNOSE?

Svetlana Arnaudova

Sofioter Universität „St. Kliment Ohridski“ (Bulgarien)

JUDITH HERMANN’S EARLY STORIES – DESCRIPTION OF

SUBJECTIVE SENSITIVIES OR A CRITICAL DIAGNOSIS OF THE

TIME?

Svetlana Arnaudova

Sofia University St. Kliment Ohridski (Bulgaria)

https://doi.org/10.60055/GerSk.2024.4.92-107

Abstract: Nach der Veröffentlichung des ersten Erzählbandes von Judith Hermann 
Sommerhaus, später bescheinigte die Literaturkritik Hermanns Figuren Distanziertheit und 
Mangel an Ehrgeiz und Initiative und situierte sie in eine Berliner Künstlerszene, die ohne große 
Ziele und Projekte lebt und kaum von der Außenwelt berührt wird. Der Beitrag stellt die These 
auf, dass sich diese Rezeption von Hermanns Frühtexten im Laufe der Zeit geändert hat und 
dass man heute ihre Erzählungen in einen breiteren politischen und historischen Kontext stellen 
kann. Vor dem Hintergrund einer fortschreitenden Globalisierung erweisen sich Hermanns 
Texte als eine subtile Zeitdiagnose und als Kritik negativer Globalisierungsfolgen.

Schlüsselwörter: Distanziertheit, Künstlerszene, Globalisierung, Kulturindustrie

Abstract: After the publication of Judith Hermann's first volume of short stories, 
Summerhouse Later, literary criticism attested to Hermann's characters' aloofness and lack of 
ambition and initiative and placed them in a Berlin artistic scene that lives without major goals 
or projects and is hardly touched by the outside world. The article puts forward the thesis that 
this reception of Hermann's early texts has changed over time and that today one can place her 
stories in a broader political and historical context. Against the background of advancing 
globalization, Hermann's texts prove to be a subtle diagnosis of the times and a criticism of the 
negative consequences of globalization.

Keywords: aloofness, artistic scene, globalization, cultural industry

Als 1998 Judith Hermanns Debut-Erzählband Sommerhaus, später erschien, wurde er 

begeistert von der Literaturkritik und dem Lesepublikum aufgenommen. Marcel Reich-Ranicki 

meinte im Literarischen Quartett: „Wir haben eine neue Autorin bekommen, eine 
92

https://doi.org/10.60055/GerSk.2024.4.92-107


Списание „Германистика и скандинавистика“ Година IV (2024), брой 4

hervorragende Autorin. Ihr Erfolg wird groß sein.“ Und Helmut Karasek glaubte in der gleichen 

Sendung den „Sound einer neuen Generation“ vernommen zu haben.1 Im Feuilleton und in der 

Literaturwissenschaft bescheinigte man Hermanns Erzählungen einen Rückzug ins Persönliche 

und eine Abkehr von Politik und Geschichte. Auch nach dem Erscheinen des zweiten 

Erzählbandes der Autorin, Nichts als Gespenster, meinte die Kritik, es gehe nur um Privates.2 

Helmut Böttiger sprach sogar von einem „Dekadenzbewusstsein“ von Hermanns Protagonisten:

1 Sendung Literarisches Quartett vom 30. Oktober 1998. http://www.youtube.com/watch?v=VliFXQmZono .
2 Pontzen, Alexandra: Spät erst erfahren sie sich. Judith Hermann findet „Nichts als Gespenster“. 
http://www.literaturkritik.de/public/rezension.php?rez_id=5716

„Es steht immer etwas zur Verfügung. Das Leben ist ausgefüllt mit allerlei Möglichkeiten des 
Hedonismus und Eskapismus, mit Bohèmeattitüden. Doch eines läßt sich im Leben dieser Um- 
die-Dreißigjährigen im Berlin am Ende des Jahrtausends nicht verkennen: So opulent die 
Rahmenbedingungen zu sein scheinen, so leer ist es im Inneren.“ (Böttiger 2004, 286).

Und tatsächlich schildert Hermann in Sommerhaus, später vor allem die Lebensweise einer 

Künstlerszene, einer Berliner Bohème der ausgehenden Neunziger, die nicht auf eine große 

Künstlerkarriere bedacht ist, sich mit Kleinaufträgen und Kleinprojekten zufrieden gibt und 

daher von heute auf morgen ein unsicheres und ungebundenes Leben führt. Die Protagonisten 

bewegen sich in kleinen Cliquen, meiden oder fürchten feste Beziehungen, verfallen oft dem 

Drogen- und Alkoholkonsum. Unbehagen, Tristesse und Unbeteiligtsein breiten sich aus und 

beherrschen Alltag und Privatleben. Das kurze Motto des Bandes, Teil eines Songs von Tom 

Waits, betont den eigenartigen Grundton dieser Prosa: „The doctor says, I’ll be alright/ but I’m 

feelin blue“.

Mehr als zwei Jahrzehnte nach dem schriftstellerischen Debut von Hermann kann man 

feststellen, dass sich in ihren frühen Prosawerken Themen und Probleme angekündigt haben, 

die heute die Literatur der Gegenwart prägen, die aber früher von der Literaturwissenschat und 

Literaturkritik zum Teil übersehen worden sind. Der vorliegende Beitrag geht der Frage nach, 

ob sich die frühe Rezeption dieser Erzählungen aus der Distanz der Zeit bestätigen lässt oder 

ob sie eher zu widerlegen ist, wenn man die Erzählungen in einen umfangreicheren historischen 

und kulturellen Kontext stellt und gegenwärtige Tendenzen berücksichtigt, die ihren Anfang 

schon Ende des vorigen Jahrhunderts genommen haben. Die Interpretation von Hermanns 

Texten sollte nachweisen, dass Judith Hermann mit einer großen erzählerischen und 

stilistischen Meisterschaft aus dem kleinen Detail des Alltagslebens, aus dem Unscheinbaren 

und Banalen eine genaue Zeitdiagnose erstellt, die einen weiten topografischen Raum erfasst 

und die Grenzen der Berliner Künstlerszene überschreitet, in der ihre Figuren oft situiert 

werden.

93

http://www.youtube.com/watch?v=VliFXQmZono
http://www.literaturkritik.de/public/rezension.php?rez_id=5716


Journal for German and Scandinavian Studies Year IV (2024), Volume 4

Traurigkeit und Langeweile

In der titelgebenden Erzählung versucht eine kleine Künstler-Clique, in Berlin und in 

den Dörfern um Berlin die Zeit totzuschlagen, indem man von Zeit zu Zeit die Musik für einen 

Song schreibt, ein Bild malt, ins Theater oder ins Konzert geht oder gar nichts macht. Man 

nimmt oft Drogen, verliebt sich kurzfristig oder wechselt den Partner, ohne dabei große 

Leidenschaft zu empfinden oder unter Verlusten zu leiden: „Falk küsste Anna, und Anna küsste 

mich, und ich küsste Christiane.“ (Hermann 2003, 153). Der einzige in der Gruppe, der nur am 

Rande dazugehört, ist der Taxifahrer Stein, der als einziger einen festen Lebensunterhalt hat, 

dafür aber keine eigene Wohnung. Daher schläft er mal bei der einen, mal bei der anderen der 

Protagonistinnen und wenn er keine provisorische Unterkunft findet, übernachtet er in seinem 

Taxi. Stein bietet der Ich-Erzählerin etwas unentschlossen ein gemeinsames Leben in einem 

Sommerhaus im Berliner Umland an. Weil er immer „Wenn du kommst“ sagt und die 

Erzählerin auf ein eindeutiges „Komm“ wartet, geht sie auf das Angebot nicht ein. Es bleibt am 

Ende der Erzählung jedoch unklar, ob sie das überhaupt will und ob sie bereit ist, eine feste 

Beziehung einzugehen. In der Erzählung Hurrican (Something Farewell) spielt sich die 

Handlung auf einer Karibik-Insel in der Nähe von Costa Rica ab: Nora und Christine besuchen 

Noras Ex-Freund Kaspar, der schon länger auf der Insel wohnt. Das genaue Ziel des Besuchs 

bleibt unklar. Nora hat ein bißchen Mitleid mit dem Ex-Freund, möchte erfahren, wie er jetzt 

lebt und bildet sich ein, er liebe sie noch. Christine hat ein Auge auf den Inselbewohner Cat 

geworfen, der verheiratet ist und ein Kind hat. Nachdem Cat dem Interesse von Christine 

erwidert, zieht sie sich zurück und meint, eine Beziehung mit Cat wäre sinnlos. Die Langeweile 

versuchen beide Freundinnen durch die Erwartung eines lebensbedrohenden Hurricans zu 

schlagen. In Bali-Frau geht es um eine Party-Nacht, in der die junge Ich-Erzählerin mit 

Christiane und Markus feiert und über oberflächliche menschliche Beziehungen erzählt: sie 

lernt die „Bali-Frau“ eines Regisseurs kennen, den ihre Freundin Christiane verführen will. Die 

ganze Clique bleibt sprachlos, wenn man erfährt, dass der Regisseur und die Bali-Frau „vier 

oder fünf“ Kinder haben. Kinder passen überhaupt nicht ins Lebensbild der von Judith Hermann 

dargestellten Protagonisten und deren Lebensansichten.

Im zweiten Erzählband von Hermann – Nichts als Gespenster, erschienen 2003, 

verwandelt sich das Reisen in eine Metapher dieser Ungebundenheit, des Fehlens einer sicheren 

Arbeit, der unbeständigen Beziehungen in der Liebe und in der Familie. Die Protagonisten 

fahren in die Karibik, nach Amerika, Norwegen, Island, Karlovy Vary und Prag. Diese globale 

Mobilität ist nicht mit einem Interesse an den Ländern und deren Bewohnern verbunden, 

sondern mit einer totalen Indifferenz und Gleichgültigkeit in Bezug auf Orte und Menschen. In

94



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година IV (2024), брой 4

den Erzählungen wird oft erwähnt, dass die Helden irgendwohin reisen. Diese Gleichgültigkeit 

demonstriert sich eindeutig in der kurzen Bemerkung, die eine der Protagonistinnen macht: „Es 

spielte keine Rolle, daß wir in Prag waren. Wir hätten auch in Moskau oder Zagreb oder Kairo 

sein können.“ (Hermann 2004, 252)

Man reist, weil viele Menschen reisen, weil man das einfach so macht, weil das modisch 

ist. Im Reisen sehen die Protagonisten jedoch keinen Sinn und Zweck wie in den meisten 

Dingen, die sie tun.3 Vielsagend und beunruhigend sind die Worte von Ellen, die mit ihrem 

Mann von der Ost- an die Westküste Amerikas reist und sich an die Reise nicht mehr richtig 

erinnern kann. Auch wenn sie das macht, weiß sie: „es gibt darüber nichts zu sagen“ (ebd.). Die 

Reiseorte sind immer die Kulisse für das Erleben oder das Nicht-Erleben anderer Lebenswelten. 

Sie bewegen die Figuren nicht dazu, Konsequenzen aus ihrem bisherigen Leben zu ziehen und 

es zu verändern.

3 Anke S. Biendarra meint zu dieser Lebenseinstellung, die Protagonisten „scarcely engage with the surrounding 
world and experience little that is worthy of narration“.

Vagabunden und Touristen

Wenn man die Mehrschichtigkeit und die Ambivalenz der Texte von Hermann genauer 

in den Blick nimmt, wird man feststellen, dass die Autorin viele Probleme anspricht, die die 

deutschsprachige Literatur des 21. Jahrhunderts dominieren: In der titelgebenden Erzählung 

Nichts als Gespenster geht es nicht nur darum, dass Reisen die Protagonisten nicht verändert 

und zu keiner Bereicherung ihrer Erfahrungen beiträgt. Die Möglichkeit oder Unmöglichkeit 

von Mobilität wird nicht pointiert, doch deutlich genug als soziales Problem angesprochen:
„Es ist nicht ungewöhnlich“, sagte Ellen. „Viele Leute Leben so. Sie reisen und sehen sich die 
Welt an, und dann kommen sie zurück und arbeiten, und wenn sie genug Geld verdient haben, 
fahren sie wieder los, woanders hin. Die meisten. Die meisten Leute leben so.“ Sie erzählte von 
Berlin und von dem Leben in Berlin, sie versuchte, es zu beschreiben, die Tage und die Nächte, 
ihr kam alles etwas verwirrend vor, durcheinander und ziellos, „Wir machen dies, wir machen 
jenes.“ (Hermann 2004, 221)

In Ellens Worten sieht man nicht nur die schwebende Unbekümmertheit eines Lebens 

ohne große Ziele, sondern auch die Möglichkeit, sorglos und ohne existentielle Probleme vom 

einen Tag auf den anderen zu leben. Dieses Berliner Lebensgefühl spiegelt jedoch in einer 

kleinen Welt des Privaten brisante Fragen der Gegenwart wieder, die als soziale und 

psychologische Folgen der Globalisierung zu betrachten sind und die Zygmunt Bauman in 

seiner soziologischen Studie Globalization. The Human Consequences in den Blick nimmt. Die 

Möglichkeit einer weltweiten Mobilität und die Einschränkung dieser Möglichkeit sind für

95



Journal for German and Scandinavian Studies Year IV (2024), Volume 4

Bauman ein Zeichen für eine beunruhigende gesellschaftliche Stratifizierung: die 

Wohlhabenden können sich aussuchen, wohin und wie lange sie reisen. Ärmere bleiben ewig 

in ihrer Mobilität eingegrenzt oder sind gezwungen, aus Wirtschaftsgründen ihre Heimat und 

Familie zu verlassen und in ein fremdes Land auszuwandern. Daher teilt Bauman diese Gruppen 

treffend in Vagabunden und Touristen, wobei die ProtagonistInnen von Hermann eindeutig zu 

der Gruppe der Touristen gehören. Die Figuren scheinen verloren im Unterwegssein, 

unternehmen aber nichts, um diesem Schwebezustand und der Ziellosigkeit zu entkommen. 

Programmatisch hört sich das Lied der Band in der Erzählung Die Liebe zu Ari Oskarsson an: 

„Ich fahr nach Paris und ich fahr nach Tokio, nach Lissabon, Bern, Antwerpen und Rom, ich 

fahr um die Welt.“ (Hermann 2004, 274) Dieses Fehlen jeglicher Verbindlichkeit und 

Einbindung wird von Ellen in Nichts als Gespenster nicht mit Traurigkeit, sondern mit 

Erleichterung festgestellt. Umso stärker beeindruckt sie die Seßhaftigkeit und das 

Verantwortungsgefühl von Buddy, der nie Austin verlassen hat, seine Frau nicht mehr liebt, ihr 

aber treu und ergeben bleibt, weil das für seinen kleinen Sohn besser ist. Der Verzicht auf das 

eigene Ich, der Gedanke, die eigenen Wünsche und Pläne für andere aufzuopfern, sind für 

Hermanns Figuren fremd. Oft scheinen sie ratlos und unentschieden zu sein, diese Ratlosigkeit 

ist jedoch ein Mittel, unbequeme Entscheidungen zu meiden, wobei die Figuren sich oft mit der 

eigenen Ratlosigkeit zufriedengeben, um in keine heiklen Situationen zu geraten, die ihre 

Sorglosigkeit stören könnten. Hier kündigt sich die neue Oberflächlichkeit an, von der John 

Berger spricht und in der er eine Gefahr der heutigen Zeit sieht.4 In Tromsø macht die Musikerin 

gar nichts, sie schlendert durch die Straßen und bespiegelt sich in den Schaufenstern der 

Geschäfte, was sie folgendermaßen beschreibt: „Ich ging manchmal die kurze Hauptstraße von 

Tromsø hinauf und hinunter und betrachtete meine Gestalt in den Spiegelscheiben der 

Schaufenster“ (Hermann 2004, 284). Die Selbstbespiegelung und die Selbstreflexion führen 

nicht zum Verstehen der Gründe für die Einsamkeit und die Entfremdung oder zum besseren 

Verstehen der umgebenden Welt, sondern endet mit der Schlussfolgerung: „Ich war nur ratlos 

mir selbst gegenüber und in dieser Ratlosigkeit auf eine unbekannte Art zufrieden.“ (ebd., 289)

4 Berger, John: Das Sichtbare und das Verborgene. Frankfurt a. Main: Fischer Taschenbuch, 1999.

Uniformierung durch Bilder der Massenkultur

Diese Ratlosigkeit und Desorientierung ist nicht nur mit der subjektiven Ablehnung 

jeglichen Widerstands und mit dem mangelnden Wunsch der Figuren verbunden, die Initiative 

zu ergreifen und ihr eigenes Leben in die Hand zu nehmen. Das subjektive Gefühl des

96



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година IV (2024), брой 4

Verlorenseins resultiert auch aus dem Zusammenstoß mit einer Welt, die von der 

fortschreitenden Globalisierung gezeichnet ist: diese Welt scheint vertraut und doch fremd zu 

sein und die Figuren fühlen sich einer seltsam uniformierten, urbanisierten und bedrohlich 

homogenisierten westlichen Welt ausgesetzt. Das Hotel in der Nevada-Wüste heißt 

International; im nördlichen Teil Norwegens gibt es große Handelsketten und Hot-Dog-Buden, 

die der Erzählerin bekannt vorkommen, und das norwegische Hotel sieht wie die billigen Hotels 

in New York aus. Die Welt der Figuren wird von Abbildern und Wiederholungen geprägt, 

nichts scheint ursprünglich oder authentisch zu sein. Die Orte, die die Protagonisten besuchen, 

scheinen schon längst bekannt und verloren in einem Strom von vorgefertigten Bildern zu sein. 

Viele Figuren haben das Gefühl, nicht in einer authentischen Realität zu leben. Schuld daran 

sind auch die medialen Bilder der Massenkultur infolge der Globalisierung, die „sinistre 

Kulturindustrie“, in der Ardjun Appaduray eine große Gefahr sieht.5 Mediale und reale Bilder 

vermischen sich so, dass die Protagonisten den Sinn für die Realität verlieren und das Gefühl 

haben, dass sie die unbekannten Orte aus einer anderen Wirklichkeit schon kennen. Das ist 

sicher einer der Gründe, aus dem diese Orte ihr Interesse nicht auf die Dauer wecken.

5 S. dazu Appadurai Arjun: Modernity At Large: Cultural Dimensions of Globalization. Minneapolis: University 
of Minnesota Press, 1996.

Auf ihrer Reise nach Austin, Nevada, stellt Ellen fest, dass ihr Amerika-Bild nicht durch 

die eigene Erfahrung, sondern durch mediale Entwürfe geprägt ist: „Amerika war ein Amerika 

der Kinofilme, der Psychopathen und Serienkiller, der grauenhaftesten Bruchstücke aus 

Stephen-King-Romanen, Amerika existierte nicht, nicht wirklich.“ (Hermann 2004, 205) Wenn 

Nora und Christine in die Karibik reisen, versuchen sie nicht, etwas mehr von der Lebensweise 

der Inselbewohner zu erfahren oder von der Natur zu sehen, sondern pflegen ihre alten 

Gewohnheiten und ihr unbesorgtes Leben im Schwebezustand: sie bleiben im Haus sitzen, 

trinken Alkohol, nehmen Drogen, versuchen, oberflächlich zu flirten und wenn eine nähere 

Beziehung in Sicht ist, ziehen sie sich zurück. Eine realistische Wahrnehmung ist genauso wie 

bei Ellen durch das Eindringen medialer Bilder, vor allem von Versatzstücken der Werbung 

durchdrungen. Die beiden denken an das Werbebild „Glas Rum mit Cola“ und vor allem an 

Harry Belafontes Schlager „Jamaica Farewell“. Auch Liebesgeständnisse sind klischeehaft und 

sinnentleert, sie kommen aus dem Nichts und bewirken nichts. In Norwegen sagt Owen zu einer 

unbekannten Frau „I love you“, ohne es ernst zu meinen, „nur so aus Spaß“ (Hermann 204, 

316). Und in Wohin des Wegs folgt nach den Erklärungen der Protagonisten, zusammen zu 

leben und miteinander alt werden zu wollen, die nüchterne Bemerkung: „Dann dreht er sich um 

und geht, es ist das Beste, was er tun kann.“ (ebd., 251) Diese fehlende Einbindung im Bereich

97



Journal for German and Scandinavian Studies Year IV (2024), Volume 4

des Privaten korrespondiert mit einer sozialen Bezugslosigkeit, die sich im Filmprojekt von 

Markus aus Bali-Frau widerspiegelt: „Ein Film darüber, daß gar nichts ist, daß es nichts mehr 

gibt, nichts zwischen uns und nichts um uns herum, nur so eine Nacht mit dir und mir und 

Christiane.“ (Hermann 2003, 104). Wie Markus sein Projekt bewertet, bleibt in dieser 

Erzählung unklar. Es fällt jedoch auf, dass viele Protagonisten, die aus der Künstlerszene 

kommen, die Produkte ihrer schöpferischen Tätigkeit meistens aus einer ironischen Distanz 

betrachten: eine der Figuren hat eine CD mit Liebesliedern, die sie selber als „albern“ (ebd., 

275) bezeichnet, Künstler malen Bilder und haben vor, bald damit aufzuhören, den 

Protagonistin aus Die Liebe zu Ari Oskarsson macht es Spaß, „miteinander an eigentlich 

unnützen Dingen zu arbeiten“ (Hermann 2004, 274).

Arbeit und soziale Stratifizierung

Wenn man diese soziale Bezugslosigkeit genauer unter die Lupe nimmt, wird man 

feststellen, dass sie nicht nur aus der subjektiven Lebenseinstellung und aus dem mangelnden 

Ehrgeiz der Figuren resultiert, sondern mit einem globalen Lebenswandel infolge der 

fortschreitenden Globalisierung zu erklären ist. Es fällt auf, dass die Figuren nicht 

psychologisiert sind, sie werden nur durch bestimmte Handlungen oder kurze Aussagen 

charakterisiert, die eine Denk- oder Lebensweise, keinesfalls aber die Figur selbst ausreichend 

genug schildern. Diese Konturlosigkeit der Figuren hängt eng mit dem Fehlen eines klaren 

Lebensentwurfs zusammen, was zum größten Teil auf das Fehlen eines dauerhaften 

Arbeitsverhältnisses und einer gewissen Voraussehebarkeit der Zukunft verbunden ist. Die 

Protagonisten in Sommerhaus, später haben keine feste Arbeit (bis auf den Taxifahrer Stein), 

die Schauspielerin aus Ruth (Freundinnen) hat einen befristeten Arbeitsvertrag mit dem 

Theater, an dem sie gerade spielt und zieht in eine andere Stadt um, was ein indirekter, jedoch 

beachtlicher Grund für die Unsicherheit von Freundschafts- und Liebesbeziehungen ist. Die 

gleiche Unsicherheit in Bezug auf die Arbeitsverhältnisse gilt für Raoul, das ein Objekt des 

Begehrens der beiden jungen Frauen ist. Eine schwelende Arbeitslosigkeit und finanzielle 

Unsicherheit bedroht die meisten Figuren Hermanns. Im Sinne von Richard Sennett führt dies 

zu einer „Charakterzersetzung“, die Protagonisten sind „mal hier, mal da“, ihnen fehlt eine 

durchschaubare Karriere, die eine Erzählung gegen den „Drift“ wäre (Sennet 1998, 10)6:

6 Laut Sennett sei eine durchschaubare Karriere auch die Bedingung für die „Ganzheit“ eines Menschen, im 
heutigen Globalisierungsdiskurs und in der beschleunigten Wirtschaft sei jedoch eine derartige Erzählung nicht 
möglich.

Owen [...] machte mal dieses und mal jenes, er hatte nicht vor, sich für irgend etwas zu 
entscheiden, und er konnte eine ganze Menge Dinge, singen und tanzen und mittelmäßig

98



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година IV (2024), брой 4

schauspielern und Fußböden verlegen, Wasserrohre installieren, Trucks fahren, Kinder 
beaufsichtigen. (Hermann 2004, 274)

Vor dem Hintergrund der Entfremdung und Distanz, die das Leben von Hermanns 

Figuren dominieren, kann man auch andere brisante Probleme feststellen, die bis jetzt kaum im 

Fokus der Aufmerksamkeit standen und die eine viel stärkere sozialkritische Relevanz haben, 

als man bis jetzt angenommen hat. Lakonisch, jedoch von besonderer Wichtigkeit, sind die 

vielsagenden Einschübe, die auf Armut und auf die immer noch bestehende Kluft zwischen 

Ost- und Westeuropa aufmerksam machen. Neben dem Leitmotiv des Desinteresses und der 

Passivität, die den Alltag der Berliner Touristen in Prag beherrschen, scheint das Thema der 

sozialen Stratifizierung und des „Abdriftens“ im Sinne Sennetts besonders klar an Kontur zu 

gewinnen: Trotz der Distanz und des Unbeteiligtseins bemerkt die Ich-Erzählerin auf ihrer Fahrt 

nach Karlovy Vary den langen Straßenstrich, der sie zuerst verwirrt und den sie schnell zu 

vergessen versucht: „Ich fuhr geradeaus und geradeaus, noch einmal ein letztes, großes 

Mädchen in einem seidenen Nachthemd und mit roten hochgesteckten Haaren am Straßenrand 

und bis zu den Knöcheln im Schlamm stehend und dann nichts mehr. Nur Ebenen und sanfte 

Hügel und Lichter in der Ferne.“ (Hermann 2004, 157)7 In Prag besuchen die ProtagonistInnen 

einen Vietnamesenmarkt auf einem „schlammigen Platz“, wo nur Hunde, kein Licht und 

„riesige Pfützen“ (ebd., 257) zu sehen sind. Hermanns Protagonisten versuchen, soziale 

Probleme der Gegenwart auszublenden oder sich aggressiv von „Abgedrifteten“ abzugrenzen, 

doch dies verstärkt umso mehr das Gefühl der Verwirrung und des Unbehagens, das ihre 

Verhaltensweisen bei den Lesenden hervorrufen. Beim Anblick des Vietnamesenmarktes 

empfinden die Angehörigen der Berliner Clique kein Mitleid oder Solidarität, ziehen keine 

Bilanz über soziale Ungerechtigkeit, sondern amüsieren sich dumm und aggressiv mit der 

Angst der armen Vietnamesen: Micha zündet Silvesterknaller und schreit, die Vietnamesen 

ducken sich und laufen um die Ecken und die Berliner Touristen verlassen unbekümmert den 

Platz der Armut. Hermann vertraut der Urteilskraft der LeserInnen, diese Textstelle bleibt 

kommentarlos, doch gerade in der Verschwiegenheit und Mehrdeutigkeit, im offenen Schluss 

liegt das kritische Potenzial der Erzählung. Der Verweis auf die koloniale Vergangenheit 

Frankreichs, mit der sich Ruths Freundin nicht identifiziert, die ihr jedoch vollkommen bewusst 

ist, vertreibt sie aus Paris, nachdem sie ein Schwarzafrikaner mit „würdevoll[em] und 

verächtlich[em]“ Blick um Geld gebeten hat. Dazu sagt die Protagonistin, sie fühle sich so, als 

müsse sie „für etwas ganz anderes bezahlen“ (Hermann 2004, 35). Das Thema der

7 S. dazu Julia Catherine Sander: Zuschauer des Lebens. Bielefeld. Transcript Verlag, 2015.
99



Journal for German and Scandinavian Studies Year IV (2024), Volume 4

Rassenvorurteile und der kolonialen Vergangenheit der Karibik klingt auch in der Erzählung 

Hurrikan an, obwohl dort das zentrale Motiv das ereignis- und emotionslose Leben der Ich- 

Erzählerin ist, die auf eine Naturkatastrophe wartet, um aus der Langweile gerissen zu werden. 

Kaspar sagt zu Christiane, die mit dem Inselbewohner Cat flirtet: „Du bist das, was sie hier eine 

white lady nennen. Es geht nicht um dich, es geht um deine Hautfarbe. Du solltest dich da 

raushalten.“ (Hermann 2003, 43). Genauso wie Ruths Freundin meint Christiane: „Vielleicht 

fühle ich mich ihm verpflichtet, wegen dem, was mal war?“ (Hermann 2003, 45) Historische 

Schuld und Verwicklungen in einem globalen und neokolonialen Kontext werden nur 

angedeutet, was jedoch die Texte Hermanns nicht weniger politisch oder engagiert macht.8 In 

einer typisch postmodernen Art wird die Zeitdiagnose in diesen Erzählungen durch Klein- 

Narrative erstellt, die sich an die historischen Großnarrative anschließen. So bildet die 

unverwirklichte Liebesgeschichte zwischen der Ich-Erzählerin und Stein in Sommerhaus, 

später die Kulisse für das Ansprechen relevanter politischer und sozialer Probleme in Berlin 

nach der Wendezeit: die Entmietungen und die Verarmung ehemaliger DDR-Bürger, die ihre 

Mietwohnungen nach der Wende verlieren. Die Kluft zwischen Ost und West, „die Mauer im 

Kopf“ spielen in der Erzählung eine genauso große Rolle wie das Leben in Ungebundenheit 

und Indifferenz. Im Umland von Berlin, wo die Vertreter der Bohème Bürger der ehemaligen 

DDR treffen, verwandelt sich der Wunsch der Künstlerclique, sich abzukapseln und die 

Außenwelt zu ignorieren, in Arroganz und Aggression. Die Ich-Erzählerin schildert mit 

Verachtung die Nachbarschaft, in deren Umgebung Stein das Sommerhaus gekauft hat:

8 S. dazu Stuhr, Uta: Kult der Sinnlosigkeit oder die Paradoxien der modernen Sinnsuche. Frankfurt a. Main, 2005. 
Stuhr zufolge seien die Erzählungen Hermanns apolitisch und „die soziale, politische und gesellschaftliche 
Wirklichkeit“ sei in ihnen „kosequent ausgeschlossen“. Der vorliegende Beitrag versuht, diese Meinung zu 
widerlegen.

Wir saßen mit ihm da rum, in den Gärten und Häusern von Leuten, mit denen wir nichts 
zu tun hatten. Arbeiter hatten da gelebt, Kleinbauern, Hobbygärtner, die uns haßten und 
die wir haßten. Den Einheimischen gingen wir aus dem Weg, schon an sie zu denken 
machte kaputt. Es paßte nicht. Wir kauften ihnen das „Unter-uns-Sein“, entstellten die 
Dörfer, Felder und noch den Himmel, das kriegten sie mit, an der Art und Weise, wie wir 
da umhergingen im Easy-Rider-Schritt, die abgebrannten Jointstummel in die 
Blumenrabatten ihrer Vorgärten schnippten, uns anstießen, echauffiert. (Hermann 2003, 
143).

Der Einzige, der Mitleid mit den früheren Mietern zeigt, ist der Taxifahrer Stein.

Auf seine Überlegungen, der Eigentümer aus Dortmund habe die früheren Mieter 

„rausgesetzt“, er könnte sie jedoch im Haus wohnen lassen, antwortet die Ich-Erzählerin 

verständnislos: „Die sind doch ekelhaft.“ (ebd., 147) Im ganzen Text ist diesbezüglich eine 

latente Spannung zu spüren: Die Erzählerin bezeichnet das Kind der Mieter als bleich und

100



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година IV (2024), брой 4

schlecht aussehend, es kommt ihr lästig vor. Doch Stein sieht es ständig, wenn er das Haus 

renoviert, das Kind ist überall präsent, Stein schreibt von ihm in allen Briefen an die Ich- 

Erzählerin. Dies könnte man als ein Zeichen einer zukünftigen Annäherung der beiden 

Welten auslegen, oder auch als eine Warnung, dass die Realität, die die Protagonisten so 

pointiert meiden, eines Tages wie dieses Kind unerwartet in ihre abgekapselte Welt 

einbrechen wird.

Der Zusammenstoß zwischen den distanzierten Vertretern der Bohème und anderen 

Lebenswelten und alternativen Lebensweisen ist besonders krass in der Erzählung Bali- 

Frau. Die Frau des Regisseurs aus der Berliner Clique, die aus Bali kommt, kann die 

Drogen- und Alkoholexzesse der Freunde ihres Mannes nicht verstehen, diese Lebensweise 

ist für sie befremdend und erschreckend, sie vertritt traditionelle Werte, die mit Arbeit, 

Familie und Kindern verbunden sind. Sie versucht, sich in die Gruppe zu integrieren, indem 

sie ununterbrochen und immer schneller Witze über Blondinen erzählt, über die niemand 

lacht. Dieser mißlungene Versuch zeigt auf eine groteske Art die Sinnlosigkeit dieser 

Bemühungen: die zwei Welten treffen aufeinander, ohne etwas Gemeinsames aufweisen 

zu können. Bei diesem Kontrast in den Lebensansichten der Helden geht es nicht nur um 

Figuren, die aus verschiedenen Ländern oder Kulturkreisen kommen. Eine 

Auseinandersetzung über Weltanschauung und Erfahrung kann sich auch unter Freunden 

ergeben. So reagiert Kaspar aus Hurrican enttäuscht und verärgert auf die Leichtsinnigkeit 

und die Ungeduld Christines, auf der Karibik-Insel eine Naturkatastrophe zu erleben, um 

der Langeweile und dem Alltag zu entkommen: „Du wirst flennen und kreischen. Ein 

Hurrican ist keine Sensation. Ein Hurrican ist fürchterlich, du willst, daß er dir alle deine 

Entscheidungen abnimmt, aber nicht auf Kosten der Insel, nicht auf meine Kosten.“ 

(Hermann 2003, 51)

Schein-Alternativen

Auf Reisen und auf Partys treffen Hermanns Protagonisten manchmal Menschen, 

deren Lebensweisen sie auf das eigene Leben projizieren und als alternative 

Lebensentwürfe für sich selbst imaginieren. Die Erzählungen führen jedoch die 

Unmöglichkeit dieser Alternativen vor und desavouieren schon im Ansatz den Wunsch der 

Figuren, der Kälte und der Beziehungslosigkeit zu entkommen. Die Touristin Christine 

bewundert den verheirateten Inselbewohner Cat, der einem exotischen Männlichkeitsbild 

entspricht – stark und ursprünglich – und der unvermittelt sie am Handgelenk packt und 

sagt: „Ich mag dich“ (Hermann 2003, 42). Kurz danach ist sie zutiefst enttäuscht, weil sie

101



Journal for German and Scandinavian Studies Year IV (2024), Volume 4

erfährt, dass Cat und seine Ehefrau Lovy sich schlagen. In Noras Imagination würde 

Christine ein einfaches und konventionelles Leben auf der Insel führen: sie würde in einer 

Hütte leben, wäre verheiratet mit Cat, hätte ein Kind. Beide würden auf dem Feld arbeiten. 

Christine erträumt für Nora ein Leben mit dem Insel- Barkeeper Brenton, mit dem sie Geld 

für einen Kühlschrank oder einen kleinen Fernseher sparen würde. Diese Vorstellungen 

lösen sich so schnell auf wie sie entstanden sind: beide Touristinnen wissen, dass so ein 

Leben für sie nicht in Frage käme. Ähnlich geht es Ellen und Felix, wenn sie Buddy in 

Austin kennenlernen. Sie sind beeindruckt, wie fest er in seiner Heimatstadt und in seiner 

Familie verwurzelt ist – etwas, was den Protagonisten von Hermann generell fehlt. Er 

überwacht und verbessert im Auftrag der Regierung den Highway, hat nie Austin 

verlassen, wohnt in der Nähe seiner Mutter, hat sich in seine Frau mit 16 verliebt und 

kümmert sich liebevoll um sein Kind. Er teilt aber Ellen mit, dass er seine Frau jetzt 

unattraktiv findet und nur wegen seinem Sohn mit ihr zusammenbleibt. Buddy macht auf 

Ellen und Felix den Eindruck eines zuverlässigen und bodenständigen Menschen, 

gleichzeitig erscheint er jedoch „schwerfällig“ und einfältig und hat vermutlich trotz seiner 

Treuebekundungen eine Affäre mit Annie. Auch deutsche Freunde stellen Gegenentwürfe 

zu den erstarrten bezugslosen Figuren in Hermanns Erzählungen. Diese aus dem Rahmen 

fallende Helden sind kaum in den Blick der Forschung geraten, weil sie sich eher auf die 

Orientierungslosigkeit und Distanziertheit der dominierenden Figuren konzentriert hat. 

Umso interessanter sind diese Nebenfiguren heute, weil man sie aus der Perspektive der 

postmodernen Ästhetik betrachten kann. In einem globalen Kontext demonstrieren diese 

Figuren die Pluralität der Lebensentwürfe der postmodernen Zeit. So eine Gegenfigur ist 

z.B. Caroline, die energisch und interessiert wirkt, sich mit ihrem Studium engagiert und 

in einem afrikanischen Heim für Behinderte in Ghana mitgewirkt hat. Caroline hat eine 

optimistische Zukunftsvision, ist für Andere da und ist kein typisches Mitglied der 

westlichen Konsum- und Wohlstandgesellschaft. Die Ich-Erzählerin und ihr Freund sehen 

Carolines positive Eigenschaften, die auf sie eine beruhigende Wirkung haben, trotzdem 

glauben sie, dass sie einen Realitätsschwund hat und bezeichnen sie als blöd und 

schwachsinnig. Die Mehrheit von Hermanns Protagonisten sehen oft solche Nebenfiguren, 

die ein Gegenbild zu ihrem Leben darstellen, die sie kurz bewundern, die aber auf keine 

Auswege aus der eigenen passiven Position hinweisen können. Bei einer genaueren 

Analyse stellt man fest, dass auch diese Figuren eigentlich keine Alternativen bieten, weil 

sie selbst viele Defizite in ihren Biografien aufweisen: Buddy und Cat haben ein 

problematisches Eheleben und Cat kann gewalttätig werden. Die Bali-Frau, die aus der

102



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година IV (2024), брой 4

Konsum-Gesellschaft ihrer Gäste ausgeschlossen wird, wirkt verloren in ihrer Ehe mit dem 

Regisseur und kann sich in Deutschland nicht integrieren. Sogar Caroline aus der 

Erzählung Die Liebe zu Ari Oskarsson, die sich durch ihre Tüchtigkeit und Zielstrebigkeit 

von Hermanns Figuren am stärksten unterscheidet, wird vom Partyleben hingerissen und 

lässt sich, ohne es genau zu merken, widerstandslos in Situationen und Kontakte 

hineinziehen, die ihrem Charakter absolut fremd sind. So beobachtet sie am Anfang 

mißtrauisch die oberflächlichen Liebesabenteuer von Owen und der Erzählerin und 

versucht, sich aus peinlichen Situationen herauszuziehen. Wenn jedoch alles vorbei ist und 

die Protagonisten über ihre kleinen Seitensprünge erzählen, fühlt sich Caroline 

„mitgenommen“ und „aufgeregt wie ein Schulmädchen“ (Hermann 2004, 312). Diese 

kleinen Details, die auf andere Lebenswelten und Lebenseinstellungen hinweisen sollten, 

unterstreichen umso mehr das Verbleiben in der Routine und in dem Schwebezustand aller 

Figuren, auch derjenigen, die eine Kontrastfolie zu der Gleichgültigkeit und Bezugs- und 

Beziehungslosigkeit der HauptprotagonistInnen darstellen sollten. Wenn man die 

Erzählungen Hermanns aus der Distanz der Zeit liest, stellt man fest, dass sich in beiden 

Erzählbänden nicht nur der „Sound“ einer neuen Generation und einer spezifischen 

Berliner Künstlerszene, sondern eine tiefgreifende Zeitdiagnose ablesen lässt: die Figuren 

und deren Biografien sind brüchig und austauschbar, alle scheinen unfähig, eine 

kontinuierliche und dauerhafte Karriere zu machen, alle scheinen im Zuge der 

Globalisierung und der Beschleunigung der Zeit9 in einer Art Vagabunden- oder 

Touristenleben gefangen zu sein, in dem Mobilität nur eine Scheinperspektive zur 

Selbstbestimmung bietet. Unsichere Arbeits- und Wohnverhältnisse bedingen auch den 

Mangel an Lebensmut und die kurzfristigen und oberflächlichen Beziehungen der Figuren, 

die sich oft nach etwas mehr sehnen, jedoch schnell bei diesen Sehnsüchten enttäuscht und 

entmutigt werden oder selber darauf verzichten. Die postmodernen pluralen 

Lebensalternativen erweisen sich als ein Trugbild.

9 S. dazu Rosa, Hartmut. 2005. Beschleunigung. Die Veränderung der Zeitstrukturen in der Moderne. Suhrkamp 
Verlag: Frankfurt a. Main. An der Lebensführung und am Gefühl der Mattigkeit und Erstarrung von Hermanns 
Figuren kann man das Gegenteil der erhofften Vorwärtsbewegung feststellen. Die Möglichkeiten des schnellen 
Transports und der technisch erleichterten Kommunikation führen zur Bewegungslosigkeit und Stagnation.

Gewalt und Aggression

Die literarischen Figuren sind nicht nur von Traurigkeit und Passivität gezeichnet, die 

ihnen die Forschung oft bescheinigt hat. Die Ausweglosigkeit führt zu einer latenten Gewalt, 

die sich direkt oder in der Imagination von Gewaltbildern manifestiert. Die medialen

103



Journal for German and Scandinavian Studies Year IV (2024), Volume 4

Darstellungen bilden wiederum den Hintergrund für den Ausbruch der latenten Gewalt und 

demonstrieren anschaulich den Zusammenhang zwischen Indifferenz und Brutalität. In Hunter- 

Tompson-Musik wird der Zusammenhang zwischen Aggressivität und Gleichgültigkeit, Mangel 

an Teilnahme und Engagement und Gewalttätigkeit besonders anschaulich demonstriert:
Der Nachrichtensprecher auf CNN erzählt mit teilnahmsloser Stimme, daß in Brooklyn- 
East New York ein Junge in einem McDonald’s drei Angestellte erschossen habe. Der 
Junge erscheint auf dem Bildschirm [...] eine Stimme aus dem Nichts fragt nach der 
Tatmotivation. Der Junge schaut direkt in die Kamera, er sieht völlig normal aus, er 
erklärt, daß er einen Big Mac ohne Gurke bestellt hätte. Ausdrücklich ohne Gurke. Er 
habe aber einen Big Mac mit Gurke bekommen.“ (Hermann 2003, 119)

Oberflächlichkeit und Gewalt werden in einen Kontext gestellt. Die Protagonistin 

in Zuhälter fährt in der Seilbahn und stellt sich vor, wie die Bremsen versagen und wie sie 

und ihr Freund in das Tal rasen. Sie fragt sich, ob sie sie sich „an den Händen greifen 

würden“, wenn sie „dazu überhaupt noch kämen“ (Hermann 2004, 169). Dieser imaginierte 

Absturz steht in direktem Zusammenhang mit dem Mangel an Kommunikation zwischen 

der Erzählerin und Johannes, mit dem sie „in einem ungeklärten Verhältnis“, in einer 

„ungenauen Distanz“ steht. (ebd.) Der intertextuelle Verweis auf das Märchen vom Ritter 

Blaubart und auf den Serienmörder Jürgen Bartsch verstärkt das Gefühl einer latenten 

Gewalt, die die Erzählerin in Johannes vermutet. Sie bezeichnet sein Arbeitszimmer als 

„das siebte Zimmer des Ritters Blaubart“ (ebd., 182). Dem Märchen zufolge verbietet der 

Ritter seiner neuen Ehefrau den Zutritt zu diesem Zimmer, weil er dort die Leichen seiner 

getöteten Frauen versteckt. Gewalt bricht auch real unter den Protagonisten aus: Jonina aus 

Kaltblau beobachtet erschrocken wie Irene eine Flasche in der Hand hält und damit Jonas 

zweimal und „entschlossen“ (Hermann 2004, 115) an den Kopf schlägt. „Er fällt in den 

Schnee und regt sich nicht mehr, und Irene steht einfach so da, und dann geht sie los, stapft 

den Hügel hoch zu ihrem Haus.“ (ebd.) Jonina schaut zu, greift nicht ein und kann nur 

erschrocken flüstern: „Warum macht sie das?“ (ebd.) Die Frage bleibt unbeantwortet, es 

wird keine psychologische Studie angestellt und kein moralisches Urteil gefällt. Hermanns 

Anliegen ist es, eine Zeitdiagnose zu erstellen, indem Teilnahmslosigkeit, Desorientierung 

und mangelnde Kommunikation als bedrohlich und verheerend für eine relativ junge 

Generation von Menschen erkannt werden. Distanz und mangelnde Kommunikation bilden 

auch die Grundlage für die Gewalttat von Stein in Sommerhaus, später. Er möchte ein 

gemeinsames Leben mit der Erzählerin anfangen. Die Protagonistin hat jedoch auf ein 

klares „Komm“ statt auf das unklare „Wenn du kommst“ gewartet. Sehnsüchte und

104



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година IV (2024), брой 4

Gefühle werden nicht geklärt und nicht angesprochen. Nach dem vergeblichen Warten 

setzt Stein das renovierte Haus in Brand und verschwindet.

Fazit

Wenn man die Erzählungen Hermanns aus der Perspektive der Gegenwart liest, 

kann man feststellen, dass die Autorin sehr früh die Themen aufgegriffen hat, die die 

deutschsprachige Literatur im 21. Jahrhundert dominieren: die negativen Folgen der 

Globalisierung im Bereich der Arbeit, der internationalen Arbeitsteilung und in der 

Privatsphäre, das nachlassende Interesse an Politik und politischen Entwicklungen, die 

Entfremdung großer Gruppen von Menschen, der Mangel an Solidarität und das Leben in 

Isolation, das Fehlen einer vertrauten Gemeinschaft, in der Familie, Kollegen, 

Freundschaft und Nachbarschaft eine Rolle spielen. Die Poetik von Judith Hermann wird 

den Themen, die ihr Prosawerk beherrschen, vollkommen gerecht: es ist eine Poetik der 

Reduktion, der sehr sparsamen Sprache, der Unausgesprochenheit und des Verschweigens, 

des offenen Endes, der Möglichkeit der Fragmentierung und der Austauschbarkeit der 

Gestalten im Geiste der postmodernen Ästhetik.

Es stellt sich die Frage, warum die Forschung so lange nur bestimmte Aspekte in 

der Prosa Hermanns in den Blick genommen hat, z. B. die Desorientierung, die Bezugs- 

und Beziehungslosigkeit und die fehlende Initiative von Hermanns Protagonisten. Eine 

Antwort wäre vielleicht im spezifischen Kontext der Zeit um die Jahrhundertwende 20.­

21. Jahrhundert zu suchen. In den 1990er Jahren ist die deutschsprachige Literatur trotz der 

großen Autoren und Werke viel zu spekulativ, sie beschäftigt sich intensiv mit den Ängsten 

und Problemen des deutschen Mittelstandes. Daher auch die Begeisterung für Hermanns 

ersten Erzählband, der nicht nur den Nerv einer jüngeren Generation trifft, sondern auf eine 

ganz andere Art die Perspektivelosigkeit in einer Konsumgesellschaft widerspiegelt. Ein 

anderer Grund ist das starke Interesse an den Themen der Wendeliteratur nach 1989, die 

immer noch präsent und aufregend sind, obwohl sich der Fokus des Interesses von den 

deutsch-deutschen Themen im ersten Jahrzehnt nach der Wende auf ihre Einbettung in 

transnationale Kontexte verschoben hat.10 Eng damit zusammen hängen auch das

10 Auch diese Tendenz wird von Hermann vor dem Hintergrund der Grundstimmung in ihren Erzählungen 
festgehalten: Emblematisch fängt der Erzählband Sommerhaus, später mit der Erzählung Rote Korallen an. Die 
Erzählerin in diesem mehrschichtigen Text fühlt sich gebunden an die Familiengeschichte und an die Geschichte 
ihrer Großmutter, die 1905 vor der russischen Revolution nach Deutschland geflohen ist und dort einen judischen 
Freund geheiratet hat. Im Unterschied zu der „Enkelgeneration“ in der deutschen Literatur, die sich auf 
Recherchen nach unerkundeten Familiengeschichten begibt, fühlt sich die Protagonistin in Hermanns Rote 
Korallen von der Familiengeschichte bedrückt, sie hindert sie daran, ihr eigenes Leben zu führen. Deswegen 
zerreißt die Protagonistin das Korallenarmband, das sie von der Großmutter geerbt hat, und wirft die Korallen in 

105



Journal for German and Scandinavian Studies Year IV (2024), Volume 4

wachsende Interesse an der Literatur von AutorInnen mit Migrationshintergrund und die 

großen literarischen Erfolge, die dieser Literatur gelingen. Außerdem beherrschen 

Probleme des Klimawandels, der Biopolitik und der Wiederkehr der Religion intensiv die 

literarische Landschaft, Fragen der „Risikogesellschaft“ (Beck) erobern von neuem das 

Interesse der Lesenden. Weil Judith Hermann Probleme von globaler Bedeutung nicht 

pointiert, sondern mit einer besonderen Lakonie, vermeintlich nebenbei und mit Gespür 

für das kleine Detail schildert, wurde ihr ein Mangel an klarer Position und das Verfallen 

in Klischees bescheinigt.11 Es stimmt, dass sich Hermanns Figuren kaum gegen den Sog 

des Alltags und gegen die bedrückende Routine eines Lebens ohne große Ziele auflehnen, 

die Lesenden sollten jedoch Hermanns Sicht auf die Welt mit der Sicht ihrer Figuren nicht 

gleichsetzen. Das Wichtige, was nach der Lektüre dieser Texte nachhaltig wirkt, ist das 

Unbehagen, ja oft das Erschrecken bei den LeserInnen, die sich die Frage stellen, inwiefern 

ihr eigenes Leben an das Leben von Hermanns Figuren erinnert und ob man dagegen 

Widerstand leisten könnte. Wenn diese Fragen nachklingen, wäre die Brücke zwischen 

Realität und Fiktion geschlagen und eine große Aufgabe der Literatur erfüllt – die 

Lesenden zu bewegen und zum kritischen Nachdenken zu bringen.

11 S. dazu Stuhr, Uta (Anm. 8).

LITERATURVERZEICHNIS / REFERENCES

Appadurai, Arjun. 1996. Modernity At Large: Cultural Dimensions of Globalization. 
Minneapolis: University of Minnesota Press.

Bauman, Zygmunt. 1998. Globalization. The Human Consequences. New York: 
Columbia University Press.

Berger, John. 1999. Das Sichtbare und das Verborgene. Fischer Taschenbuch: 
Frankfurt a. Main: Fischer Taschenbuch.

Biendarra, Anke S.. 2006. “Globalization, Travel, and Identity: Judith Hermann and 
Gregor Hens”. In Lützeler, Paul M. / Schindler, Stephan K. (Hrsg.): Gegenwartsliteratur. Ein 
germanistisches Jahrbuch. Stauffenburg 5, S. 233–251.

Böttiger, Helmut. 2004. Nach den Utopien. Eine Geschichte der deutschsprachigen 
Gegenwartsliteratur. Wien: Zsolnay Verlag.

Hermann, Judith. 2003. Sommerhaus, später. Frankfurt a. Main: S. Fischer Verlag 
GmbH.

Hermann, Judith. 2004. Nichts als Gespenster. Frankfurt a. Main: S. Fischer Verlag 
GmbH

einer symbolischen Geste der Befreiung von der Vergangenheit auf ihren Therapeuten. Die Erzählung könnte 
man auch als einen diskreten Verweis auf den Holocaust lesen, bei dem Hermann provokativ auf eine Vertiefung 
in die Geschichte des 20. Jahrhunderts verzichtet.

106



Списание „Германистика и скандинавистика“ Година IV (2024), брой 4

Pontzen, Alexandra. Spät erst erfahren sie sich. Judith Hermann findet „Nichts als 
Gespenster“. URL: http://www.literaturkritik.de/public/rezension.php?rez_id=5716 (letzter 
Zugriff 10.06.2024)

Rosa, Hartmut. 2005. Beschleunigung. Die Veränderung der Zeitstrukturen in der 
Moderne. Suhrkamp Verlag: Frankfurt a. Main: Suhrkamp Verlag.

Sennett, Richard. 1998. Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen Kapitalismus. 
Berlin: Berlin Verlag.

Sander, Julia Caterine. 2015. Zuschauer des Lebens. Subjektivitätsentwürfe in der 
deutschsprachigen Gegenwartsliteratur. Bielefeld: Transcript Verlag.

Stuhr, Uta. 2005. „Kult der Sinnlosigkeit oder die Paradoxien der modernen Sinnsuche. 
Judith Hermanns Erzählungen Nichts als Gespenster“. In Caemmerer, Christiane/ Delabar, 
Walter/Meise, Helga (Hrsg.): Fräuleinwunder literarisch. Literatur von Frauen zu Beginn des 
21. Jahrhunderts. Frankfurt am Main u.a.: Peter Lang, S. 37–51.

И Assoc. Prof. Svetlana Arnaudova, PhD

ORCID iD: 0000-0001-8325-6703

Department of German and Scandinavian Studies 

Faculty of Classical and Modern Languages 

Sofia University St. Kliment Ohridski 

15, Tsar Osvoboditel Blvd.

1504 Sofia, BULGARIA 

E-mail: s.arnaudova@uni-sofia.bg

107

http://www.literaturkritik.de/public/rezension.php?rez_id=5716
mailto:s.arnaudova@uni-sofia.bg

	Judith Hermanns frühe Erzählungen – Schilderung subjektiver Befindlichkeiten oder eine kritische Zeitdiagnose? - Svetlana Arnaudova

