
ЛИТЕРАТУРОЗНАНИЕ

БРЕСТКАТА УНИЯ 
КАТО ЦИВИЛИЗАЦИОНЕН ИЗБОР27

Панайот Карагьозов

Abstract: The article concerns the rise and the ratification of the Union of 
Brest in 1596 in the context of the primordial separation of Europe after the split-
ting of the Roman Empire into Eastern and Western in the year 395 as well as 
the geopolitical and cultural specifics of the region, where the Union is born and 
effective. Here is presented an idea that the first relative border between the East 
and the West, which goes by the Drina River, could be imaginary prolonged east-
ward to the reaches of Dnieper River and that the stability of the Union is due to 
the fact, that the border confessional duality causes a triality.

Keywords: Church Union, Union of Brest, Ukraine.

Брестката уния от 1596 г. е единственото просъществувало до днес 
християнско обединение. Причините за нейното сключване и дълголетие 
се открояват най-добре в контекста на дезинтеграционните и интегра-
ционни процеси, протичащи във вселенското християнство и геополити-
ческата и културна специфика на региона, в който Унията възниква и се 
утвърждава.

27 http://doi.org/10.26615/issn.1314-572X.2021_021



236 Алманах „Българска украинистика“, брой 10, 2021

395-та година е най-граничната година в европейския хронотоп. Във 
времево отношение тя бележи края на Античността и началото на Сред-
новековието, а в пространствено – трайното, продължаващо и до днес, 
разделение на Европа на Източна и Западна. През тази година последният 
римски император Теодосий Велики (347–395) поверява Източната част 
на необятната империя на по-големия си син, Аркадий, а Западната – на 
Хонорий и определя за условна граница между владенията на двамата 
братя поречието на река Дрина. Въпреки че през 476 г. Западната римска 
империя се разпада, а османското нашествие заличава Византия от све-
товната карта, геополитическото разделение на Континента се запазва, а 
първоначалната специфика на обособилите се макрорегиони периодично 
се възпроизвежда, видоизменя или мутира.

В културно-историческия контекст на разделението на Стария кон-
тинент говорим за елинско-византийска и римска цивилизация, в рели-
гиозен – за Православие и Католицизъм, а във военен – за полувековното 
противопоставяне на Варшавския договор и НАТО. На пограничието на 
това трайно разделение възникват и два особени феномена – Босненската 
(богомилска) църква и Брестката уния.

Още от своето възникване християнството е съпътствано от множе-
ство ереси и неканонични учения, от които до началото на Реформаци-
ята единствено богомилството успява да прерасне в локална конфесия. 
Най-мощната средновековна ерес е издигната от владетеля бан Кулин 
(1180–1203) до ранга на официална Босненска (богомилска) църква, която 
съществува до падането на страната под османско владичество през 1463 
г. Една от основните причини за възникването на тази църква е междин-
ността на региона, изначално намиращ се на европейския рубеж между 
Източната и Западната римска империя и на балканския – между право-
славните сърби и хърватите католици. Именно стремежът за противопос-
тавяне на по-мощните съседи и желанието за формиране на собствена 
идентичност превръща ереста в държавна църква. Предполага се, че след 
прекратяването на средновековната босненска държавност привържени-
ците на тази, непризната от Католическата и Православните църкви, кон-
фесия конвертират към исляма. Така от средата на XV в. до днес в тази 
част на Балканския полуостров съжителстват православни, католици и 
мюсюлмани.

Богомилското учение предхожда Великата схизма от 1054 г., но Бос-
ненската (богомилска) църква съществува изцяло в условията на фактиче-
ското конфесионално разделение на християнството. Би могло да се пред-
положи, че ако не бе (само)ликвидирана след загубата на държавността, 



237Алманах „Българска украинистика“, брой 10, 2021

в епохата на Реформацията тази църква би продължила своето самостоя-
телно съществуване.

Настъпилата през 1054 г. първа дезинтеграция на вселенското христи-
янство в географско отношение почти напълно съвпада с културната и ге-
ополитическата доминация на Западната римска империя и на Византия. 
Подялбата на християнството на Православие и Католицизъм се запазва 
до днес, като в епохата на Реформацията от Католицизма се откъсват ре-
дица протестантски църкви.

Първите опити за възстановяване на църковното единство са Лион-
ската (1274) и Флорентинската (1439) уния. И двете унии възникват под 
угрозата на застрашаващия Византия и цяла Европа ислям и по инициа-
тива на византийската светска власт. Униите нямат подкрепата на клира и 
лаиците, поради което техният съвсем кратък живот е предизвестен. Пър-
вата уния формално просъществува шест години, а единственият резултат 
от втората – е кръстоносният поход на Владислав Варненчик от 1444 г. 
срещу Османската империя.

Опити за обединяване на християнството се правят и на църковния 
събор в Констанц (1414–1420). Съборът обаче не само че не постига спо-
разумение, но и стимулира дезинтеграцията на католицизма. След изга-
рянето на Ян Хус през 1415 г. и заклеймяването на неговото учение през 
1457 г. се конституира първата откъснала се от Рим църква – Общината 
на чешките братя, а след възникването на Лутеранството и Калвинизма в 
средата на XVI век се обособяват и други постреформационни, най-общо 
наречени – протестантски конфесии.

Агресивното разпространение на исляма в Европа и света и утвърди-
лите се протестантски конфесии през XVI век силно ограничават мисио-
нерските стремежи на Католическата църква. На отците от Тридентския 
събор (1545–1563) е ясно, че териториално-демографското разширяване 
на католицизма в Европа е възможно единствено чрез индивидуално кон-
вертиране към римското християнство или чрез сключване на локални 
унии между православни и католици. Рим осъзнава, че пресечните точки 
на православието и протестантството, които ги разграничават от западно-
то християнство, са богослужението на народен език, липсата на целибат 
и причастяването на миряните с хляб и вино. Важен орган за възстановя-
ването и разпространението на католицизма става основаният през 1563 г. 
Орден на йезуитите, а инструмент за спечелване на разума и чувствата на 
некатолиците – високото образование на народностен език.

Територията, върху която възниква и се утвърждава Брестката уния, 
е особена в редица отношения. В този регион християнството е нало-
жено доста късно: Полша е покръстена през 966 г., Киевска Рус – през 



238 Алманах „Българска украинистика“, брой 10, 2021

988, а последните европейски езичници – литовците – едва през 1387 
г. В региона дълго време съществува езическо-християнско двуверие, 
многоженство сред редица православни свещеници, колебание между 
западното и източното християнство и често доброволно или принуди-
телно преминаване от една конфесия към друга. Още великият литовски 
княз Ягело (ок. 1360–1434), подобно на редица славянски владетели, се 
колебае дали да се покръсти в православната или в католическата вяра. 
Между възможностите да остане езичник, да приеме християнството от 
Тевтонския орден, или да се ожени за руска православна княгиня, той 
избира брака с полската наследница на трона Ядвига (1373–1399). През 
1385 г. Ягело става католик, приемайки християнското име Владислав, 
през следващата година – крал на Полша, а след още една – налага като-
лическата вяра на литовците и с това променя религиозното статукво в 
региона.

Някои руски князе и православни йерарси също лавират между двете 
конфесии. Княз Изяслав Първи (1024–1078) се жени за полската княгиня 
Гертруда, а по-късно търси политическа и военна подкрепа от Рим, обе-
щавайки да подчини руската земя на папата. С униатски възгледи е и Ки-
евският митрополит Григорий Цамблак (ок. 1365–1420), който на църков-
ния събор в Констанц произнася реч в полза на обединението. Киевският 
митрополит Изидор (1385–1463) присъства на Флорентинския събор и 
подкрепя Унията от 1449 г. Низвергнат в Русия, през 1452 г. в качеството 
си на папски легат в Константинопол той провъзгласява „уния“ между 
православни и католици. През XVI в. на териториите между Полша и Ру-
сия съжителстват православни, католици, протестанти, евреи и дори мю-
сюлмани.

Въпреки че въз основа на аугсбургския постулат „На когото е власт-
та – негова е и религията“ (1555) в почти цяла Европа е установен рели-
гиозен монополизъм, честата смяна на светското господство в региона не 
налага трайно една единствена конфесия. Необходимо е да се припомни, 
че през XVI век единствените големи евро и азиатски държави, в които 
официално съществува верски плурализъм, са Полската Жечпосполита и 
Османската империя.

Към времето на възникването на Брестката уния Московската, Ки-
евската и Вилнюската митрополия са в юрисдикцията на Вселенската 
патриаршия в Истанбул, която, въпреки че е в духовен и финансов упа-
дък, продължава да влияе в региона. Важни събития, които предопреде-
лят инициирането на Брестката уния са: разгромът на Тевтонския орган 
(1410), автокефалността на Московската митрополия (1448), падането на 
Константинопол (1453), установяването на йезуитите в Полша и Литва 



239Алманах „Българска украинистика“, брой 10, 2021

(1564), сключването на Люблинската уния между Полша и Литва (1569) и 
особено конституирането на Московската патриаршия (1589).

През периода XVI–XVII век на условното продължение на изначална-
та граница между Изтока и Запада, минаваща по поречието на р. Дрина, 
си съперничат две мощни държави – Полско-Литовското кралство, което 
е в апогея на своята икономическа, военна и културна мощ и консолиди-
ращата се след монголо-татарското нашествие Русия. Докато Полско-Ли-
товската жечпосполита е отчетливо децентрализирано държавно обедине-
ние, в което решенията в Сейма се приемат с консенсус, а от 1573 г. кралят 
е изборен, пожизнен и ненаследствен и съществува законодателно уреден 
религиозен плурализъм, православна Русия (в крак с европейските тен-
денции) върви по пътя на самодържавието и одържавяването на правос-
лавието. След падането на Константинопол под турско владичество през 
1453 г. и първите военни успехи на Полша срещу Османската империя, 
двете противоположни в редица отношения многонародностни държави 
с преобладаващо славянско население създават и съответните идеологи-
чески доктрини: „Москва – Трети Рим“ и „Полша – предна крепост на 
християнството“. Между двете граничещи регионални супер сили върху 
част от териториите на днешна Украйна, Беларус и Литва се създава сво-
еобразен цивилизационен вакуум.

Докато руското дворянство става все по-силно зависимо от царя, в 
Полско-Литовската жечпосполита шляхтата непрекъснато разширява свои-
те права. Владислав Трети-Варненчик (1424–1444) през 1443 г. изравнява 
правата на латинското и православното духовенство, през 1568 г. са израв-
нени правата на православната и католическата шляхта, а през 1572 г. и 
на градското съсловие. От 1569 г. правата на православните митрополити 
преминават в юрисдикцията на полския крал. Въпреки огромния брой вяр-
ващи в доста обширните Киевска и Вилнюска митрополия, православието 
е в криза и липса на високо образовано духовенство и светска знат. Про-
мените започват под влиянието на протестантите в региона и организира-
ните от Йезуитския орден манастири и училища. Пръв опит за излизане 
от православното Средновековие са създадените местни православни брат-
ства, които се превръщат в енклави на просветата. Апогей на православ-
ното обновление е основаната от княз Константин Острожки (1526–1606) 
славяно-гръцко-латинска Острожка академия (1576), в която обучението е 
организирано по западен образец. Академията привлича редица известни 
полски и гръцки учени и теолози. В нея се изучават класическите седем из-
куства и се преподават пет езика: църковно-славянски, полски, гръцки, ста-
рогръцки и латински. Върховно постижение на Академията е Острожската 
библия (1581), която е първата отпечатана в православния свят Библия.



240 Алманах „Българска украинистика“, брой 10, 2021

Срещу своеобразния православен Ренесанс се изправя мощната про-
паганда на Католическата църква. През 1564 г. Йезуитският орден стъпва 
в Полша, а през 70-те години изгражда мрежа от училища в Полско-Ли-
товската жечпосполита, най-известното от които е Йезуитският колегиум 
във Вилнюс (1570), прераснал през 1579 г. във Вилнюски университет. 
Университетът е открит с благословията на крал Стефан Батори (1533–
1586) и е утвърден с була на папа Григорий XIII (1502–1585). Първият 
ректор на университета е полският йезуит Пьотр Скарга (1536–1612), кой-
то става един от основните радетели на Унията. 

Интересът на Западната църква към православието се засилва през 
1575 г., когато в Рим е основана Гръцка колегия, която през 1582 г. се 
установява във Вилнюс. Римската курия проява силен лингвистичен ин-
терес към граничните региони не само чрез преподаването на народно-
стни езици в йезуитските училища, но и чрез проектите за създаване на 
наднародностни езици, които да се ползват за католическа катехизация 
на големи многонародностни славянски общности каквито са Източна 
Европа и Балканите и богослужение на подобни езици. Проникването 
на западната култура се интерферира със създаваните от местните ено-
рийски свещеници и простолюдието преплитания на полския с църков-
но-славянския език. Усилията на Рим за религиозното приобщаване на 
региона се интерферират с желанията на полската светска власт за трай-
но политическо и икономическо господство в него. Властите разрешават 
обучението на православна шляхта в католически училища и смесените 
бракове. Както шляхтата като цяло непрекъснато разширява политиче-
ските си права, така и православната шляхта и висше духовенство от 
източната част на „жечпосполитата на двата народа“ получават полити-
чески привилегии.

Формалната хронология на подготовката и сключването на Брестка-
та уния е следната. През 1590 г. православен синод в Брест решава да 
разтрогне зависимостта на местните епархии от патриаршията в Кон-
стантинопол и да се присъединят към Рим. През 1592 г. полският крал 
Зигмунд III Ваза (1566–1632), при чието владичество Полша достига те-
риториалния си апогей, подкрепя предложението и гарантира запазването 
на византийското богослужение и изравняване на правата на латинското и 
униатското духовенство. До 1595 г. подготовката на унията протича тайно 
и задкулисно, но в края на годината е изпратена делегация в Рим, коя-
то представя в Курията подписано от всички православни епископи на 
територията на Полско-Литовското кралство предложение за сключване 
на уния. В писмото като главна причина се посочва невъзможността на 
Вселенската патриаршия да разрешава текущите проблеми и нежеланието 



241Алманах „Българска украинистика“, брой 10, 2021

ѝ да изпълнява решенията на Флорентинската уния. Епископите изразя-
ват съгласие да въведат Григорианския календар и изразяват желание да 
бъде запазено византийското богослужение и съществуващите източни 
църковни обреди. През декември 1595 г. папа Климент VIII (1536–1602) 
дава своята благословия за унията, която официално е провъзгласена на 
събора в Брест през октомври 1596 г., на който за обединението гласуват 
шестима, а против – двама православни епископи.

Макар и официално да не се споменава, зад гравитацията на право-
славната шляхта и духовенство към Рим стои противопоставянето на стре-
межа на конституираната през 1589 г. Московска патриаршия да узурпира 
ролята на западащата Вселенска патриаршия и да разпростре правата си 
върху православните епископи в Полско-Литовската жечпосполита. Тези 
опасения не са пресилени, тъй като през 1688 г. Киевската митрополия 
попада под юрисдикцията на Московската патриаршия.

В крайна сметка Униатската църква, известна и като Гръко-католиче-
ска и Католическа църква по източен обряд, признава догмите на католи-
цизма и върховенството на папата, но запазва своята вътрешна организа-
ция, богослужението на църковно-славянски език, липсата на целибат за 
част от духовенството и причастяването с хляб и вино за духовници и ми-
ряни. Въпреки първоначалното съгласие с въвеждането на Григорианския 
календар, се постига съгласие за църковно използване на Юлианския. До 
отварянето на униатската печатница в Супрасъл униатите използват пра-
вославните богослужебни книги.

Въпреки че Униатската църква не приема Григорианския календар 
от 1582 г. и така остава с десет дни назад в календарното време, Унията 
ускорява културната еволюция на региона в настоящето и бъдещето. В 
пространствено отношение Брестката уния продължава условната грани-
ца между Изтока и Запада отвъд рамките на някогашната Римска империя. 
Докато първоначално в най-западната част на Европа разделът преминава 
по поречието на Дрина, в края на XVI в. той продължава по течението на 
р. Днепър. Брестката уния е и своеобразен времеви раздел. Както подял-
бата на Римската империя през 395-та година бележи края на Античност-
та и началото на Средновековието в западната част на Европа, така 1596 г. 
поставя край на православното Средновековие в източната част на Стария 
континент.

В контекста на геополитическите сравнения в диахронен план по-
явата и утвърждаването на Унията са аналогични с въздигането на бо-
гомилското учение до локална Босненска църква. В хода на вековете са 
правени редица опити за локални унии, но единствено Брестката уния се 



242 Алманах „Българска украинистика“, брой 10, 2021

оказва трайна, поради пограничието върху което възниква и се утвържда-
ва. Двойствеността между православието и католицизма поражда трой-
ственост, което потвърждава и фактът, че освен в украинско-беларуските 
земи Унията продължава да е жизнена в Трансилвания (между унгарския 
католицизъм и румънското православие), в части на Словакия (между ка-
толицизма и протестантството) и в Задкарпатието (между православие и 
католицизъм).

Верските промени стимулират културния възход на региона, интер-
ферират се с просветната дейност на протестантите и Йезуитския орган и 
спомагат за извършване на истински културен преврат. Западноевропей-
ската култура и литература осезателно навлизат в източната част на Пол-
ската държава и благодарение на тях населението не само своевременно 
усвоява бароковите тенденции, но и опосредствано се запознава с Рене-
санса и Античността. Промените влияят благоприятно и върху православ-
на Русия. Както през X век, според Дмитрий С. Лихачов, старобългар-
ската литература играе ролята на посредник между високата византийска 
култура и Русия, така през периода XVI–XVII в. полската, украинската и 
беларуската словесност транслират западното образование и литература 
към най-голямата православна страна.

При религиозната, както и при всяка друга рецепция, определяща е 
ролята на приемащата страна. Спекулира се, че условията на Брестката 
уния са утвърдени в Рим, но дори и от формална гледна точка това да е 
така, трябва да се отбележи, че идеята възниква и Унията се утвърждава 
като цивилизационен избор на религиозните и светските елити по тези 
земи, които предпочитат полската демокрация, децентрализацията и ре-
лигиозна толерантност и западната култура като цяло пред оформящия 
се руски теократизъм и одържавено православие. Важно е да се отчете 
и фактът, че с подписването на Брестката уния Римската църква прави 
огромен компромис, тъй като, толерирайки богослужението на народен 
език, целибата и причастяването на лаиците чрез хляб и вино, тя негласно 
потвърждава справедливостта на заклеймяваните от нея искания на Ре-
формацията. В по-далечен план Брестката уния стимулира постепенното 
въвеждане на богослужение на народностни езици в цялата Католическа 
църква, като окончателната промяна в това отношение настъпва едва по 
време на Втория Ватикански събор (1962–1965).

В крайна сметка, въпреки названието си, Брестката уния не е обеди-
нение между двата основни дяла на християнството, а поредната негова 
дезинтеграция и създаване на униатска или гръко-католическа конфесия. 
Едновременно с това тя е интеграция със западното образование и култу-
ра и важен цивилизационен избор.



243Алманах „Българска украинистика“, брой 10, 2021

Литература:

Łużny red. 1994: Unia brzeska. Geneza, dzieje i konsekwencje w kulturze narodów 
słowiańskich. Praca zbiorowa. [Red. Łużny, Ziejka, Kępiński.] Kraków: Towarzystwo 
Autorów i Wydawców Prac Naukowych „Universitas”, 1994.

Генериране на карти:

<https://d-maps.com/carte.php?num_car=2228&lang=en>, последно посетен на 
14.11.2021 г.

<https://mapchart.net/index.html>, последно посетен на 14.11.2021 г.

Информация за автора:

Панайот Карагьозов – професор, доктор на филологическите науки, 
Софийски университет „Св. Климент Охридски“; преподавател по история 
на славянските литератури, полска литература и исторически и културни 
реалии на Полша.

Еmail: pkaragyozov@slav.uni-sofia.bg


	ЛИТЕРАТУРОЗНАНИЕ
БРЕСТКАТА УНИЯ 
КАТО ЦИВИЛИЗАЦИОНЕН ИЗБОР27
Панайот Карагьозов

